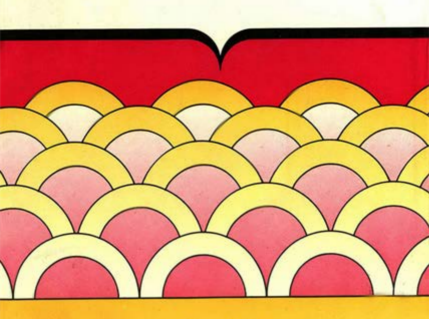
# الم توني المالية



# سارتن



فيس بُيل موسُوعت فلسَفسيَّةِ

# سَارِتِ وَالوُجُودَيَة



بيع متونسانند دادلتباس ديمادة اللبيح مغرظة ليكتبّبة الميسلال ١٩٨٦

### دار ومكتبة الهلال

بيروت ـ حارة حريك ـ شارع المقداد

ص.ب: ۱۵/۵۰۰۳

#### مقيدمية

من المؤكد أن الفلسفة الوجودية على مغتلف أنواعها وأشكالها تدين لعبقرية الفيلسوف الوجودي الفرنسي جان بول سارتر الذي جعل فلسفت وأفكاره تجري كالماء الدافق على كل ألسنة أولئك الذين سبروا أعماق الفلسفة في المصر الحاضر، وتلمس بغفة شغاف عقول الشبان والفتيات الذين عثروا في مذهب سارتر الوجودي على الحرية الاباحية المنطلقة من كل قيد أخلاقي، واجتماعي، وديني

والوجودية الالحادية الاباحية السارتيرية التي. نفثت سمومها الفتاكية القاتلية في المجتميات الانسانية ، وخاصة المجتمعات الأوروبية ، فعلفت على كافة المقومات المناقبية ، لا نلمس في طياتها أية فكرة من الأفكار الفلسفية البناءة المناهدة الى توفير الغير والسعادة لأبناء الانسانية ، ولا يمكسن أن تقدم الوجودية السارترية أي قاعدة من قواعمد البرهان المرفاني المقلاني الذي تنطلق منه الأسس الصلدة للأديان الكبرى من حيث ايمانها المعيق بوجود الله سبحانه وتعالى و بل على المكس تماما فهي تجعل من الالحاد والزندقة والهرطقة مرتكزات هامة تبني عليها فلسفتها الاباحية و

وهرطقة سارتر الوجودية في اعتقادي ليسبت شيئا جديدا الا من حيث بدائة الفاظها الهجومية القندرة ، وهي ليست فلسفة بالمعنى الواضح لهذه الكلمة ، بل هي ارهاصات ثمرة النزعة الملحدة ثمرة النزعة الانفرادية التي كانبت تسود عصيره في السياسة والأخلاق .

وريما يدور في خلد القاريء فيتساءل عن ماهية الوجودية ؟ والوجودية هي أنك موجود ، هي أنك وجدت ، ولكن وجودك هذا لم يكن ليزيد على سائر الأشياء الموجودة مثل الحجر والشجر والملح والسكر ولكنك أنت تغتلف عن هذه الاشياء بأنها هي تبقى موجودات لا تزيد على ذلك ، أما أنت فانك تتناول وجودك هذا يعقلك ويدك فتصوغ نفسك وتستخرج أو تستخلص جوهرك • أنت وجود أولا ثم جوهر ثانيا •

أنت تولد وتعيا على هذه الأرض سبعين أو شمانين سنة • ونعن نعرفك وأنت في السنة الأولى من عمرك مثلا شيئا موجودا لا أكثر ، ولكن بعد أربعين أو خمسين سنة نجد أنك قد تجوهرت فظهرت خلاصتك وأصبحت لك دلالة ، فأنت وزير أو مؤلف أو غني أو معام أو فيلسوف • وهذا هو البوهر بعد الوجود •

و هل تعرف أو تدري من الذي أحالك من الوجود الى الجوهر ؟

أنت نفسك • لأن كلامنا يتناول حياته من حيث يدري أو لا يدري ، كأنها مشروع يقوم باتمامه •

وقد يشرع أحدنا في بناء بيت أو متجر أو غير ذلك من المشروعات ، ولكن حياتنا مشروع أيضا ، أذ نحن نبنيها منذ طغولتنا تقريبا الى أن نموت ، وعلى قدر مهارتنا في البناء تكون حياتنا سامية أو متوسطة أو دون المتوسط -

وما دامت العياة مشروعا ، وما دمت أنت تقوم بانجاز أو اتمام هذا المشروع ، فأنت مسئول عن حياتك ، عن وجودك ، أنت مسئول لأنك حر في اختيارك للأشياء التي انتهات بك الى هاذا المجوهر ، وواضح أنك قد أخذت أحسن ما وجدت في هذه الدنيا ، وهنا يقول جان بول سارتر : وليس الانسان شيئا أكثر من أن يكون المشروع الذي شرعه وخططه لنفسه ، ووجوده نفسه ليس قائما الاعلى الحدود والقياسات التي يحققها لنفسه ، وهو أذن ليس شيئا أكثر من مجموع أعماله ، ليس شيئا أكثر من حياته » .

نعن أحرار ، اذ نعن نغتار أحسن سا نجد فنغطط مشروع حياتنا • واذن نعن نغترع شغصيتنا • أجل ، ان سارتر يرى ان الانسان يغترع الانسان • فليس الانسان شيئا آخر غير

مجموع مشروعاته ، هو مجموع علاقاتها الواحد مع الآخر •

ومن الواضع المعروف ان هذا المذهب يكرهه كثيرون معن لم يصيبوا نجاحا في العياة ، ومع هذا نحملهم مسئولية فشلهم لأنهم أساءوا الاختيار حين اختاروا عملا معينا يرتزقون منه ، أو أخلاقا معينة اتغذوها للسلوك المام أو الغاص ، أو حين أختاروا زوجاتهم أو أصدقاءهم أو نعو ذلك -

ويضيف سارتر الى كل هذا قائلا : هناك رجل يرتبط بعمل ويؤدي خدمة ، وهو بهذا قد رسم حياته ، بل ليس هناك من حياته ما يزيد على ذلك · وواضح أن هذه الفكرة تبدو قاسية عند أولئك الذين لم ينجعوا في العياة ·

ولا بد لنا من التساءل عن النقطة البؤرية عند سارتر ؟

هي العاده ، هي أنه يرى اننا ، نعن البشر يتامى في هذا الكون ليس لنا سند نستند اليه في اتخاذ الأخلاق أو تميين الاهداف و نعن همل ۽ نعن سدى ، قد حكم علينا بالحرية • هي حكم علينا وهي ليست ميزة لنا •

ولذلك ، لأننا أحرار ، نعن في قلق ، نعن في حيرة ، كيف أختار ؟ كي أخطط حياتي ؟ كي أنجز مشروع حياتي ؟ وهنا يلتفت سارتر الى ما يقوله دستوفسكي : « اذا لم يكن الله موجودا فكل شيء يجوز ، أي أن الانسان عندئذ يصبح مجرما يرتكب ما يشاء من جرانم كما تمليها عليه شهواته » ويرد سارتر فيقول : لا ، انما الانسان حر لأنه مسئول و وهذه الشهوات لا تقود الانسان ، انما الانسان مو الذي يقودها ، وهو مسئول عن التصرف مها .

هذه المسئولية هي التي تدفعه في النهاية الى أن يكون مسئولا عن المجتمع • لأنه ما دام يختار أحسن الأشياء لنفسه فهو أيضا يختار هذه الاشياء ذاتها للمجتمع الذي يعيش فيه • « اننا حين نطلب الحرية لأنفسنا نجد أنها تتوقف على حرية الأخرين كما تتوقف على حرية الأخرين كما تتوقف على حرية الأخرين كما

وفي رده على دستوفسكي يقول سارتر : « يجب

أن نجعل الاختيار للأخلاق مثل صياغة العمل الفني، نصوغ حياتنا كما لو كانت تعفة فنية ٠٠٠ يصف الوجوديون الرجل الجبان بأنه هو المسئول عن جبنه وهو ليس جبانا لأن له قلبا أو رئة أو مغا، ليس جبانا لأن له نظاما فسيولوجيا معينا، وانما هو جبان لأنه بنى نفسه على هذه الصورة باعماله ٠٠٠ الجبان قد صاغ نفسه بالجبن والبطل قد صاغ نفسه بالجبن والبطل قد صاغ نفسه بالبطولة ٠٠٠ "

ونحن لا ننكر أن الوجودية السارترية قد أعطت الانسان بصورة خاصة حرية الاختيار ، كأن المجتمع بعاداته وتقاليده ولنته ، وسني الطفولة التي تتكون فيها المركبات وتكاد تتجمد ، والوسط الثقافي والاجتماعي ، ووقع الحوادث وتنوعها ، لا تؤثر في تكوين الفرد أو توجيهه \* أذ هو حر في الاختيار \* ويغرب عن بال سارتر أنه اختيار الضرورة ، اختيار الجبر \*

وليس نجاح الوجودية في أوروبا الا منطلقا من التفكير المادي الذي شمل تلك البلاد ، وجعل الأوروبيين يبتعدون عن الغيبيات بأنواعها ومن جهة ثانية يعود ذلك النجاح الى احساس الغيلاء

والزهو الذي تضفيه الوجودية على أتباعها ، من حيث الاستقلال التام في هذا الكون ، له حق الاختيار دون أي مؤثرات أخرى ث بالاضافة الى تناقض الأخلاق الاشتراكية ، التي تذهب الى أن الانسان قد تكون بالمجتمع ، ثم هو يجب أن يكون المجتمع الأمثل ث

ومعا لا شك فيه بأن سارتر بفكره النير وقلمه السلس استطاع أن يقدم للجماهير الفلسفة التي ينهد اليها ، بعيدة عن العبارات المعقدة التي نجدها عند بعض الفلاسفة من القدماء ، بالاضافة الى الجرأة والابتكار في عرض أفكاره بصورة مبسطة ليفهمها كل الناس على مختلف طبقاتهم وتطلماتهم

ورغم ما لنا من مآخد كثيرة على فلسفة جان بول سارتر الالحادية فلا يسمنا الا أن نقول بأنه قد اكتشف حرية الانسان في صميم الانسان ، فأرشده على الطريق الذي يقوده الى حريته المطلقة •

بیروت فی ۱۹۸۰/۱/۱۵ الدکتور مصطفی غالب

#### جان بول سارتر:

كانت ولادة الفيلسوف الوجودي جان بسول سارتر في ٢١ يونيو سنة ١٩٠٥ في منطقة الالزاس في فرنسا ، كان جده من ناحية أمه المانيا ، وهو البروفسور الالماني شفيتزر ، وأبوه كان مهندسا في البحرية الفرنسية ، مات بمرض الحمى في الهند الصينية ، عندما كان سارتر لم يتجاوز عامين من عمره ، ثم تزوجت أمه للمرة الثانية من أحد ضباط البحرية الفرنسية ، مما سبب لسارتر عدة عقد نفسية كانت السبب في انعزاله عن المالم و العالم و العالم و المالم و المالم و المالم و المالم و المالية المالية

وتعرف جان بول سارتر وهو يتلقى علومه في الجامعة بسيمون دي بوفوار التي رافقته فيما بعد

في مختلف مراحل حياته ، ولازمته التلازم الأبدي بعد أن منعها حبه الغالص الراسخ الكامل •

ولما حصل على شهادة الاجريجاسيون في الفلسفة التي تؤهله للتدريس في الجامعات الفرنسية ، رفض القيام بهذه المهمة التعليمية ، وانصرف الى نشر أفكاره الوجوديسة في العالم عسن طريق التأليسف والنشر •

ومن الملاحظ أن جان بول سارتر قد اطلع على مؤلفات ماركس وانجلز في عام ١٩٢٥ ميلادية عندما كان في العشرين من عمره ، فلم يجد بهذه المؤلفات العرية التي ينهد اليها ويحلم في تحقيقها في المجتمعات البشرية ٠

وفي عام ١٩٣٣ ميلادية قرأ لأول مرة أنساء وجوده في المانيا هوسرل وهيدجر وياسبر وبدا يخضع لتأثير هؤلاء الكتاب ، حيث تكونت لديب الأرضية الفكريبة لفلسفت، الوجوديبة العامرة بالالعاد ، والزندقة ، والانعلال الأخلاقي ٠

ولا بد لنا من التلفت إلى ما ذكرته الروائيــة الوجودية أريس موردوخ في كتابها • سارتر • • المقلائي الرومائتي ، انه مفكر يقف تماما في طريق ثلاث حركات من الفكر بعد الهيجلي: الماركسية ، والوجودية ، والفينومينولوجيا ٠٠ انه يستخدم الأدوات التعليلية لدى الماركسيين ، ويشاركهم عاطفتهم الحارة للعمل ولكن بدون أن يتقبل النظرة اللاهوتية للجدل ، ويظل في الأعماق ديمقراطيا اشتراكيا حرا ٠٠ ويأخذ من كبركبورد صورة الانسان باعتباره الكائن القلق الوحيد في عالم مزدوج الدلالة ، لكنه ينبذ الله الكركجوردي الخنى وهو يستخدم مناهج هوسرل ومصطلحه لكن تنقصه قطعية هوسرل وتوقاناته الأفلاطونية • واذا كان قد وجد نفسه في سن النضج أثناء الاحتلال الألماني لفرنسا فانه لم يستسلم بل ساعد على تشكيل مجموعة من أصدقائه لبحث موضموع المتأومية ، وسن هيؤلاء الفيلسيوف الفرنسيي ميرلوبونتي ، والمفكر الوجودي ألبر كامو 🗝 ويعد أن ينتهى الاحتلال النازى فان سارتر يتردد على مقهى دي فلور ، حيث اعتاد أن يجلس مع عشيقته سيمون دي بوفوار في مؤخرة المتهى من الجهنة اليمني ، وكان سارتر يدخن الغليون وأمامه قدح

من المشروبات الروحية أو الورق ليسجل تأملات. وأفكاره •

وفي عام ١٩٤٨ نشر سارتر البيان الغاص بانشاء حزب التحالف الثوري الديمقراطي ، وهو الحزب الذي أسسه سارتر بالتعاون مع دافيد روسيه وجيرارد روزنتال ، كما أنشأ صحيفة ، اليسار » وهي نصف شهرية في مايو ١٩٤٨ .

وفي عام ١٩٤٩ ميلادية انشأ سارتر مجلت « الأزمنة العديثة » التي يقول في تقديمها : « ليس هناك مكان الا لاختيار ذي حدين ، الموت أحدهما ، لذلك ينبني أن نعمل بعيث يستطيع الانسان في كل ظرف أن يختار الحياة ٠٠ » •

ويبدو أن الحزب الذي أسسه سارتر قد فشل فشلا ذريعا ، ولكن سارتر ظل يعمل في صف اليسار الفرنسي • ويوجه الانتقادات الى الأساليب التطبيقية للحزب الشيوعي ، ويطالب أتباع الماركسية بدراسة الأحداث الخاصة التي تعنى بها الوجودية • •

وفي زحمة الأحداث كانت الشخصية الفكرية

لسارتر تتطور وتتبلور ، فراح سارتر ينوعمجالاته التي سيتوجه بها للقراء بين البحث الفلسفي والرواية والنقد والمسرحية والمقال السياسي ، والدراسة السيكولوجية صابغا اياها جميما بالصبغة التسي يسميها أخلاقية .

وفي عام ١٩٤٦ نشر سارتي كتابه « تأملات في المسألة اليهودية » ذكر فيه أن اليهودي يصبح يهوديا لأن الآخرين ينظرون اليه على أنه يهودي لذا فانه يرى من الضروري بمكان انشاء دولة يهودية لتمل مشكلة اليهود ، الذيان سوف ينزحون الى هاذه الدولة .

واذا ما أردنا أن نرسم صورة واضحة لسارتر ووجوديته لا يمكننا أن نغفل رجعية هذا الفيلسوف الوجودي البورجوازي المناهض لكافة الأديان ولجميع الافكار الفلسفية العقلانيسة المرتبطة بالمبدع الحق الذي أوجد كافة الموجودات

ومن الغريب حقا أن نجد في عالمنا العربي من يرفع هذا الفيلسوف الوجودي الكافر الى مقسام العظماء من الفلاسفة رغم دعوته الوقعة الى انشاء

دولة يهودية تضم في فلكها كافة المنبوذين المشردين من اليهود ، على حساب الآخرين وكان مسن المغروض أن يدعو هذا الوجودي الاباحي مواطئي الدولة التي تنظر الى اليهودي كيهردي أن يعيدوا النظر في نظرتهم لليهود وأن يغيروا من تربيبة ألنائهم حتى ينشأ اليهودي فيذوب في بوتقة الوطن الذي يقيم فيه بدل أن يبشر بضرورة انشاء بلدا جديدا له وكان من الواجب أن يدعو سارتسر اليهودي نفسه الى أن يتخذ موقف الانسان الذي يحاول أن يذوب في تربة بلده بدل أن يقيم دولة اخرى على حساب أصحابها الأصليين و

## مؤلفات جان بول سارتر:

صنف الغيلسوف الوجودي جان بول سارتس المعديد من الكتب ، وكتب الكثير من المقالات الانتقاديسة ، والسياسيسة ، بالاضافة الى بعض المسرحيسات الهادفة التعليليسة ، والدراسسات السيكولوجية ،

ومن مؤلفاته التي ظهرت لها ترجمات عربية : الغثيان : ترجمة الدكتور سهيل ادريس • الجدار : ترجمة الدكتور سهيل ادريس (ظهرت بعنوان قصص سارتر القصيرة) •

نظرية عامة في الانفعالات : ترجمة الدكتور سامي معمود وعبد السلام القفاش ·

الكينونة والعدم: ترجمة الدكتور عبد الرحمن البدوي •

الذباب: ترجمة الدكتور معمد القصاص • جلسة سرية: ترجمة مجاهد •

س الرشد: ترجمة الدكتور سهيل ادريس •

وقف التنفيذ : ترجمة الدكتور سهيل ادريس •

الوجودية نزعة انسانية : ترجمة حنا مينا •

موتى بلا قبور: ترجمة الدكتور سهيل ادريس.
البغي الفاضلة: ترجمة الدكتور سهيل ادريس.

تمت اللعبة: ترجمة مجاهد عبد المنعم مجاهد •

مواقف: ترجمة جورج طرابيشي فيستة أجزاء • بودلر: ترجمة جورج طرابيشي •

الأيدي القذرة: ترجمة الدكتور سهيل ادريس.

العزن العميق: ترجمة الدكتور سهيل ادريس.

نقد المقل الجدلي: ترجمة جورج طرابيشي •

دفاع عن المثقفين: ترجمة جورج طرابيشي •

المادية والثورة: ترجمة عبد الفتاح الديدي ٠

# مؤلفات سارتر حسب تاريخ صدورها:

١٩٣٦ التغيل ، الموسوعة الفلسفية الجديدة » دراسة سيكولوجية ٠

۱۹۳۸ الغثيان • رواية •

١٩٣٩ الجدار ( مجموعة قصص قصيرة ) ٠

۱۹۳۹ نظریــة عامــة في الانفعــالات ( دراســة سیکولوجیة ) ۰

۱۹٤۰ المتخيل · سيكولوجيا فينومينولوجية للتخيل ( دراسة سيكولوجية ) ·

198۳ الكينونة والعدم · (دراسة في الأنطولوجيا الفينومينولوجية ) بحث فلسفى ·

١٩٤٣ الذباب • ( مسرحية ) •

١٩٤٤ جلسة سرية ٠ (مسرحية) ٠

1980 سن الرشد ( الجهزء الاول من الرواية الثلاثية : دروب الحرية ) •

١٩٤٥ وقف التنفيذ : ( الجزء الثاني من الرواية
 الثلاثية : دروب الحرية ) •

١٩٤٦ الوجودية نزعة انسانية (دراسة فلسفية)٠

١٩٤٦ تأملات في المسألة اليهودية ( دراسة سياسية واجتماعية ) •

١٩٤٦ الدوامة ( سيناريوفلم ) ٠

١٩٤٦ موثى بلا قبور ( مسرحية ) ٠ ١٩٤٧ تمت اللعبة (سيناريوفلم) • ١٩٤٧ مواقف الجزء الاول ( دراسة متفرقة ) • ١٩٤٨ مواقف الجزء الثاني ( دراسات نقدية تعت عنوان ما هو الأدب ) • ۱۹٤۸ بودلر (دراسة سيكولوجية ونقدية) ٠ ١٩٤٨ الأيدي القذرة ( مسرحية ) ٠ ١٩٤٩ الحزن العميق ( الجزء الثالث من الرواية الثلاثية : دروب الحرية ) • ١٩٤٩ مواقف \_ الجزء الثالث (دراسات متفرقة) ٠ ١٩٤٩ معاورات في السياسة ( دراسات سياسية ) ٠ ١٩٥١ الشيطان والرحمن ( مسرحية ) ٠ ۱۹۵۲ القديس جينيه : كوميديا وشهيدا ( دراسة سيكولوجية ونقدية ) • ۱۹۵۳ قضیة هنری مارتان ( دراسة سیاسیة ) -١٩٥٤ كين (مسرحية اعداد عن الكسندر دوماس) • ۱۹۵۲ نیکراسوف ( مسرحیة ) ۰ ١٩٥٩ سجناء الطونا ( مسرحية ) • ١٩٦٠ نقد المقل الجدلي الجزء الاول ( دراسة اجتماعية وفلسفية ) • 1970 الكلمات (سيرة سارتر في طفولته) •

١٩٦٤ مواقف الجزء الرابع ٠

\$197 مواقف الجزء الخامس •

۱۹۹٤ مواقف الجزء السادس ( القسم الاول مسن مشكلات الماركسية ) •

١٩٦٥ الطرواديات ٠

1970 مواقف الجزء السابع ( القسم الثاني من مشكلات الماركسية ) •

#### سارتر والوجودية :

ليست الوجودية مذهبا واحدا من المذاهسيه الفلسفية ، وانما هناك فلسفات وجودية بينها سمات مشتركة ، كالوجودية الدينية التي يمثلها « كبر كجارد » و « كارل يسبرز » والوجودية الالحادية التي يجسدها « هيدجر » و « جان بول سارتر » \*

وتتميز الفلسفات الوجودية بأنها تجمل الوجود سابق على الماهية وذلك على العكس من الفلسفات السابقة منذ « أفلاطون » حتى « هيجل » \* فأفلاطون يرى أن الكليات هي الأصل وأن الجزئيات التسي

نراها في عالمنا ليست سوى صورة عن عالم المثل و الانسان و أي أن الماهية المنابقة للوجود و الماهية هي ما يكون به الشيء شيئا معينا وليس شيئا آخر أي الخصائص الجوهرية المامة للشيء و كما أن و ديكارت و قد أثبت الوجود نتيجة لاثبات الماهية في و الكوجيتو و الديكارتي و أنا أفكر اذا أنا موجود و فالفكر هنا سابق للوجود و

ويبدو أن العوامل المؤثرة في الفلسفات الوجودية هي فلسفة « هيجل » أذ أن « كبر كجارد » مؤسس الوجودية كانت فلسفته ردا على فلسفة « هيجل » ثم فلسفة الظواهر عند « هوسرل » والمامل الآخر هو فلسفة « كانت » ، الذي مهد الى حد ما لظهور الوجودية وذلك لأنه حين اعترض على «ديكارت» الذي استخلص الوجود من الماهية كان هذا الاعتراض يعني أن الوجود يجب أن يكون سابق على كل ماهية و بينما الوجود هدو وضع الشيء والماهية يجب أن تحمل على موجود معين (١) •

<sup>(</sup>۱) صلاح عدس : مسلامج الفكسر الاوروبي المعام ( ۱۱ – ۱۲) •

من هنا نلاحظ أن فكرة الوجود السابقة على الماهية هي في الحقيقة فكرة قال بها كانت قبل الوجوديين • غير أن « كانت » يرى أن كل ماهية وخاصة الماهية الانسانية ، هي ماهية معددة من قبل •

أما الفلسفة الوجودية فتعترض على هذا التعديد باسم العرية • فالفرد الانساني هو الذي يعدد ماهيته بمحض حريته • وهذا هو الفرق الجوهري بين «كانت» والوجودية • ورغم أن فلسفة «كير كجارد» تعارض فلسفة هيجل كونه قد أغرق الفرد في المطلق ، فقد نادى «كير كجارد» بالانسان المسيعي المعاصر ، وكذلك يمجد هيجل الكليي والمطلق ، بينما يمجد «كير كجارد» الفرد •

ويرى « كير كجارد » أن الانسان يمر في حياته بثلاث مراحل هي : أولا مرحلة أولى في الحسية والاهتمام بالعالم والمحسوسات ، ثم مرحلة ثانية أخلاقية حين يحيا الفرد في المجتمع بأخلاقه وتقاليده، ثم المرحلة الدينية وفيها يكون الانسان فسرد أمام الله •

أما الفيلسوف « هيدجر » الذي كان تلميسذا للفيلسوف « لهوسرل » وتأثر بمنهج الظاهريات بتعليله للوجود الانساني والوجود العام . فقد اهتم بالجانب الانفعالي في الطبيعة الانسانية والفلسفات الوجودية كما هو معروف تمجد الفرد على حساب المجتمع وتمجد الوجود الانساني على حساب الوجود العام . لأنه لا يدرك الا من خلال الوجود الانساني .

ويرى الفيلسوف عبان بول سارتر ه ان الوجود الانساني بالنسبة للكون مثل ثقب في جدار أو مثل تجويف فالسكين مثلا حين يصنعه الصانع فأن هناك لديه ماهية محددة للسكين سابقة لوجودها معمدي أن هناك اشتراطات أو مواصفات محددة يجب أن تكون عليها السكين قبل صنعها ، وهذه المواصفات أو هذه الماهية السابقة لوجود السكين هي ما يجب أن يكون عليه حال السكين عند صنعها، أما الانسان فغير ذلك تماما فليس هناك ماهية محددة له سابقة لوجوده ، وانما هو الذي يحدد ماهيته فالوجود سابق للماهية و

ويقول سارتر أن الوجود مشروع من أجل بعديد

الماهية ٠٠ فالانسان يعاول دائما أن يعقق ذاته عن طريق تعقيق امكانياته • فالوجود حرية بمعنى أن الانسان باستمرار يعيش في موقف وجودي وهو يحدد موقفه بالاختيار الحر وما يصعب ذلك من قلق لأنه يختار امكانية واحدة من الامكانيات ويتعمل مسئولية ذلك الاختيار ، ومن ثم يشمسر بالخوف والقلق •

ويعتقد سارتر أن الانسان باستمرار يوجد بينه وبين ذاته مسافة لا يصل اليها أبدا حتى يصل الى الموت الذي هو قضاء على كل الامكانيات •

فالعدم داخل في نسيج الوجود ، والوجود الانساني مهدد بالسقوط في العدم في كل لعظة وفي هذا الممنى يقول الفيلسوف « ميرلو بونتي » : « اننا مثل برتقالات خضراء الزمن ينضجها للقطاف وكذلك الزمن ينضجها للقطاف .

ويقول سارتر ان الآخر هو الجحيم لأنه ينظر الي باعتباري شيئا وفي هـندا هدم لذاتيتي • فلا يمكن أن يكون هناك حب بمعنى الاتجاد بالآخر لأن الذات المستقلة ترفض أي تنازلات عـن حريم، الذات

وذاتيتها ٠٠ والآخر هو الصغرة التي تتعطم عليها ارادتي ٠

# سارتر ووجود الانسان المادي:

الانسان هذا الكائن العي الذي أبدعه الله من ذاته ليكون خليفته في الأرض كما تتصوره الوجودية ، ليس له في البدء كما يمتقد سارتر أي وجود حتى يمكن تعريفه وتعديده ، وان هذا التعريف لا يصبح وجوده الا بعد أن يكون الانسان قد وجد وعلى الشكل الذي يوجد نفسه عليه .

ويرى سارتر أن الاعتقاد الصحيح انه لا توجد طبيمة انسانية لأنه لا يوجد اله خالق ليتصورها في ذهنه ، ومن ثم يعمد الى خلق الانسان بناء على تصوره لتلك الطبيعة • الانسان ليس فقط موجودا كما يتصور وجود نفسه بل كما يريد وجود نفسه وكما يتصور وجود نفسه بعد أن تكون هذه النفس قد وجدت • والانسان هو خالق لنفسه لأنه وحده متصور لها •

ذلك هو المبدأ الأساسي للوجودية في مفهوم

سارتر ، وهذا ما نسميه أيضا الذاتية ، وما يؤخذ علينا لأجل تلك التسمية • وان ما نريد أن نقوله من وراء هذا الاعتقاد أن للانسان كرامة أكثر مما للحجر أو الطاولة من كرامة • فنحن نريد أن نقول أن الانسان موجود قبل كل شيء وهذا يعني أنه قوة تتطلع للمستقبل وهي تعني ثماما أنها تندفع نحو المستقبل •

الانسان حسب اعتقاد سارتر ليس قبل كل شيء الا مشروعا • وهو مشروع يعيش بذاته ولذاته • وهذا المشروع سابق في وجوده لكل ما عداه • ولا يوجد شيء تستطيع السماء أن تتصوره أو تتخيله • فالانسان هو ما شرع في أن يكون ، لا ما أراد أن يكون • لأن المعنى المادي للارادة هو كل ما كان قرارا واعيا وهو بذلك لاحق بوجوده لقرار سبقه • فأنا أستطيع أن أريد الانتساب إلى أحد الأحزاب ، فأنا أستطيع أن أريد الانتساب إلى أحد الأحزاب ، أو أريد الزواج ، وكل ذلك ليس الا مظهرا من مظاهر اختيار أصلي أكشر بساطة وأكثر طبيعة مما نسميه : ارادة •

واذا كيان الوجود يسبق حقيقية الجوهر فالانسان اذن مسؤول عما هو كائن • فأول ميا تنهد اليه الوجودية هي أن تضع الانسان بوجه حقيقته ، وأن تحمله بالتالي المسؤولية الكاملة لوجوده (١) •

وعندما نقول ان الانسان مسؤول عن نفسه لا نعني أن الانسان مسؤول عن وجوده الفردي فحسب بل هو بالحقيقة مسؤول عن جميع الناس وكل البشر ان لكلمة و ذاتية » معنيين وان أعداءنا يسيئون استعمال هذين المعنيين عن قصد ، ان كلمة و ذاتية » تعني من جهة أولى : انتقاء الفرد بنفسه ومن جهة أخرى تعني : استحالة تامة تواجب الانسان اذا أراد أن يتعدى ذاتيته و وان المعنى الأخير هو المنى العميق الذي تعتمده الوجودية و

عندما نقول ان الانسان يغتار نفسه بنفسه نعني بالتالي ان الانسان الذي يغتار نفسه انما يغتار وفقا لذلك جميع البشر • وفي الحقيقة ان كل عمل نقوم به يغلق الرجل الذي نريده ويغلق بنفس الوقت الرجل الذي نرغب في أن نكونه • فاذا اختار الانسان أن يكون شيئا معينا فهو بذلك

<sup>(</sup>١) الوجودية مذهب انساني : جان بول سارتر ص (٢٦).

يؤكد قيمة اختياره ، لأنه لا نستطيع أبدا أن نختار الشر • أن ما نختاره لا يكون الا الخبر ، ولا خبر في نظرنا أذا لم يكن خبرا للجميع •

فاذا كان الوجود يسبق الجوهر ، واذا كنيا نريد أن نوجد بنفس الوقت الذي نمدل فيه من شكلنا وصورة وجودنا ، فان هذه الصورة الغاصة بنا تصبح منطبقة على الجميع ومنطبقة على عصرنا بكليته - فالتعديل الذاتي ليس الا تأثرا بالغير وتقربا منهم •

وهكذا تصبح مسؤوليتنا أكبس بكثير مصا نستطيع أن نفترضه لأنها في الواقع تجر الانسان لأن يتعمل الانسانية بأجمعها وفاذا كنت عاملا ، واخترت أن أنتسب لاحدى النقابات المسيعية مبتعدا بذلك عن الشيوعية . واذا كنت بهذا الاختيار أريد الاقرار بأن الخضوع هو خير مبا يتاسب الانسان من العلول ، وان معلكة الانسان العقيقية ليست على هذه الارض وسعادته ليست في هذه العياة ، فانني بذلك لا أكون قد انضويت بغرديتي : اننى أريد أن أخضع مع الجميسع ، وتصرفي هذا قد جعل الانسانية كلها تنضوي معي وتؤمن بما أؤمن به •

واذا أردت أن أتزوج ، وهذا عمل أكثر فردية، وكان هذا الزواج لا يتملق الا بعالتي الخاصة وظروفي الشخصية وعاطفتي أنا ورغبتي الفردية ، فأن ذلك لا يجملني أنصوي وحدي بل العقيقة أن الانسانية جمعاء سارت معي الى وجهة نظري لجهة عدم تعدد الزوجات (1) .

وهكذا فانني مسؤول أمام نفسي وأمام الجميع. وأنا لا أقوم الا بغلق صورة للانسان الذي اختاره. فاذا اخترت نفسي فانما أنا أختار الانسان .

## الانسان موجود مادى:

من الملاحظ أن جان بول سارتر قد أدخل منذ انطلاقته الفلسفية الأولى نوعاً من الاستمار التاريخي، في تصوره العام للوجود البشري، عندما أبرز فكرة ثبات المشكلات الموجهة إلى الوجود

<sup>(</sup>۱) الوجودية مذهب انساني : سارتر ص ۱۸ .

الانساني ، وذلك عندما علم ان التاريخ ليس سوى صراع من أجل حرية الانسان \* غير ان عقيدة سارتر في امتناع التواصل العقيقي بين الذوات هي التي وقفت في طريق تقدم فلسفة سارتر التاريخية ، ما دامت الرابطة الوحيدة التي يمكن أن تقوم بين العريات الانسانية ، انما هي الصراع ولعل هذا ما دفع ببعض النقاد الى القول بأن وجودية سارتر ، على نحو ما عبر عنها في كتابه « الوجود والعدم » لا تنطوي على أي اعتراف بالبعد التاريخي للموجود الانساني (١) \*

ويبدو أن سارتر قد تذكر هذا النقص ، فلم يلبث أن عكف على دراسة المادية التاريخية ، وكان من نتائج هذه الدراسة أن اعترف سارتر بأن الانسان لا يوجد بالنسبة الى الانسان ، اللهم الا في ظروف اجتماعية معينة ، وبالتالي فان كل علاقة بشرية انما هي علاقة تاريخية (٢) وعندما يقرر سارتر في كتابه « نقد العقل الجدلي » أن الانسان موجود تاريخي فانه يعني بذلك أن الانسان لا يكف

<sup>(</sup>۱) آرون : مُلسفة التاريخ من ۲۲۳

<sup>(</sup>٢) سيارتر: ازمة الاسباب الجدلية من ١٨٠ -

عن تحديد ذاته عن طريق نشاطه الانتاجي ، ومن خلال شتى التغيرات التي يعانيها أو يستحدثها ، لكي لا يلبث أن يتجاوزها ويعلو عليها • فالانسان موجود مادي يعيا في وسط عالم مادي ، وهو يريد أن يغير المالم الذي يعيش فيه ، أعنى أنه يريد أن يؤثر بالمادة على نظام المادية ، وبالتالي فانــه يريد أن يعتر من ذاته - واذن فان ما ينشهده الانسان انما هو الوصول الى تنظيم جديد للكون ، مع العمل في الوقت نفسه على تحقيق وضع جديد للانسان - ولا يحدد الانسان ذاته ـ لذاته ـ الا ابتداء من ذلك النظام الجديد ، فان هذا النظام \_ وحده \_ هو الذي يسمح له بأن ينظر الى نفسه باعتباره ذلك الآخر الذي سيصيره \* ومعنى هذا أن الانسان بوصف أملا للانسان ، انما هو القاعدة المنظمة لشتى المشروعات الانسانية ، ما دامت غاية الانسان هي دائما أبدا تعديل النظام المادي الراهن، من أجل العمل على تحقيق الانسان الجديد •

ويعتبر سارتر أن المادة ليست مجرد امتداد محض ، بل هي حقيقة أنسانية لا تكتسب كل خصائصها الا بقعل الانسان • ولا يكفي أن نقول مع الوضعيين أن البشر أشياء ، بل لا بد من أن

نضيف الى ذلك أن الأشياء نفسها تتميز بطابع انساني وأية ذلك أن المادة التي تمتد اليها يد الانسان \_ يما تنطوي عليه من ضروب التناقض المتنوعة \_ انما تصبع عن طريق البشر ، وبالتياس الى البشر ، بمثابة المعرك الأساسي للتاريخ واذن فأن الانسان انما هو تلك العقيقة المادية التي تتلقى المادة عن طريقها شتى وظائفها الانسانية ،

لقد كاندوركايم يقول: « ان الوقائع الاجتماعية أشياء » بينما أصبح علماء الاجتماع المعاصرون يقولون مع العالم الألماني الكبير ماكس فيبر « ان الوقائع الاجتماعية ليست بأشياء » • وسارتس يوافق على العبارتين معا ، ولكن على شرط أن نقول معه بأن الوقائع الاجتماعية ليست بأشياء الائن كل الاشياء بشكل مباشر أم غير مباشر بد انما هي وقائع اجتماعية (١) • ومعنى هذا أن وجود الانسان في الكون هو الذي يسمح لنا بأن نتجاوز هاتين العبارتين المتناقضتين ، الا وهما : « كل وجود في الكون انما هو وجود مادي » ، « وكل ما

 <sup>(</sup>١) الدكتبور زكريا إبراهيم : دراسيات في الفلسفة المعاصرة ج ١ ص ٥١١ ،

في عالم الانسان اتما هو انساني « وسارتر يعلو على هاتين العبارتين عن طريق شرب من « المادية التاريخية « التي تقضي على ثنانية الفكر والوجود لحساب « الوجود الشامل » أو « الوجود الكلي » منظورا اليه في ماديته و وتبعا لذلك فان سارتر يسلم مع ماركس بضرب من « الواحدية المادية » ، وان كنا نراه يؤكد أن هذه الواحدية لا تبدأ الا من العالم الانساني ، ولا تهتم الا بوضع البشر في موضعهم الصخيح داخل الطبيعة ، فهسي بعثابة « واقعية » تعرف الانسان بفعله الانتاجي في الكون، دون أن تجعل منه مجرد متأمل يقتصر على مشاهدة الطبيعة (۱) •

واذا نظرنا الى موقف سارتر من الماركسية بعد التعرير الفرنسي ، لوجدنا أن ثورته ضد الماركسيين لم تكن سوى حملة على نوع خاص من « المادية ، ألا وهي الميكانيكية : مادية هولياخ وأعوانه ، وقد كان سارتر في ذلك الوقت يعتبر الماركسية مجرد فلسفة وضعية ارتبطت بفيزياء

 <sup>(</sup>۱) الدكتور زكريا ابراهيم : دراسات في الفلسفة المماصرة
 جا ص ٥١٢ .

نيوتن ، ونظرية دارون في النشوء والارتقاء . وشتم النزعات البيولوجيا العيوية التي ظهرت في القرن التاسع عشر • ولكن هذه الفيزياء ، وتلك النزعة التطورية ، وذلك المذهب العيوى : قــد أصبحت جميعا في خبر كان • فلماذا تأبي الماركسية الا أن تظل مغلقة على ذاتها ، غير قابلة للتغير ، وكأنما هي عقيدة جامدة متعجرة ؟ والظاهر أن الفكرة التي كان سارتر قد كونها لنفسه عن « المادية العدلية » انما كانت مجرد فكرة مشوهة استقاما من كتب الفلاسفة المثاليين ، بدليل أننا نراه يتصور الماركسية على أنها مجرد مادية تفسر الوعى بالمادة ، وتؤمن بنوع من العلية الميكانيكية ، وتحاول دائما أن تفسر « الأعلى » بـ « الأدنى » على طريقة أوجست كنت مولكن سارتر لم يلبث أن اعترف في شهر فيراير سنسة ١٩٥٦ بمجلسة « العصور الحديثة » بأن الماركسية ليست - بالنسبة الى الانسان المعاصر بـ مجرد فلسفة ، وانعا هيم مناخه الفكرى ، أو هي الوسط الذي يعيش فيه ويقتات منه ، أو هي الحركة العقيقية لما سمساه هيجل ياسم « المروح الموضوعية (١) » • واذن فان

<sup>(</sup>١) دراسات في الفلسفة المعاسرة : ج١ ص ٥١٣ .

الماركسية \_ في نظر سارتر \_ هي محور ارتكاز الثقافة الانسانية المعاصرة ، ان لم نقل مع سارتر بأنها المرجع الأخير لفهم حركة الانسان المعاصر في سعيه نحو ايجاد ذاته •

### سارتر والطبقة الاجتماعية:

اذا قلنا بأن الفيلسوف الوجودي جان بول سارتر قد اهتم بتعليل مفهوم « الطبقة الاجتماعية » في عدة أبحاث نشرها في مجلته « العصور الحديثة » سنة ١٩٥٢ ميلادية ، بالاضافة الى ما كتبه في كتابه الذي نشره عام ١٩٦٠ باسم « نقد العقل الجدلي » نكون قد ألقينا على أفكار سارتر في هذا الصدد بعض الأضواء التي تجسد أفكاره حول وحدة الطبقة التي يراها انها لا يمكن أن تكون مجرد واقعة سلبية متقلبة من الخارج ، كما أنها في الوقت نفسه لا يمكن أن تكون مجرد ناتج تلقائي معض٠ والشق الأول من هذه المشكلة يتفق مع ما كـان سارتر قد ذهب اليه في الوجود والعدم من أن وحدة العمال لا يمكن أن تتولد آليا من خلال وحدة المصالح وتطابق ظروف المعيشة ٠٠ ولكن سارتر يضيف الى حجته السابقة القائمة على ضرورة تجاوز الموقف عن طريق و المشروع » حجتين أخريين •

العجة الأولى: هي أننا لو اقتصرنا على تحديد و الطبقة الاجتماعية به بالاستناد الى بعض العوامل المغارجية ، وكأن سائر أفراد تلك الطبقة يملكون طبيعة واحدة بعينها قد حددها نوع الدور الذي يضطلعون بأدائه في عملية الانتاج ، لكانت وحدة الطبيعة والوظيفة هي الكفيلة بجمل مجموع الممال مجرد حاصل حسابي لعملية اضافة بعض الأفراد المتشابهين في علاقة واحدة بعضهم الى البعض الآخر، وبالتالي لما كان هناك كل عضوي حي (١) .

و أما الحجة الثانية فهي أنه أذا أردنا أن نتحاشى تصور الطبقة على أنها مجرد وحدة سلبية فأن علينا أن نحدد الانتساب إلى الطبقة بالاستناد إلى فكرة المشاركة الواعية الارادية • ولمل هذا ما عبر عنه سارتر حينما كتب يقول : أن البروليتاريا تخلق ذاتها عن طريق فعلها اليومي ، فهي لا توجد

 <sup>(1)</sup> الدكتور زكريا أبرأهيم : دراسسات في الفلسفية المعاصرة ج1 ص 210 .

الا في حالة فعل ، أد هي نفسها فعل ، وهي حين تكف عن العمل ، فانها سرعان ما تتفكك وتنعل وسارتر يؤكد هنا دور السلب أو النفي فيتول : ان العامل يخلق من نفسه بروليتاريا حينما يرفض حالته الراهنة ، والرفض هنا هو في نظر سارتر وعي وحرية (1) •

ويؤكد سارتر أن وحدة العمال لا يمكن أن تتحقق بطريقة تلقائمة ، لسبين يجدتن من المستحيل على تلقائية العمال أن تؤدى الى وحدة الطبقة • والسبب الأول منها هو أن التنافس المستمر القائم بين العمال في ظل النظام الرأسمالي انما يعمل على تعطيم وحدة الطبتة في كل لعظة • وأما السبب الثاني فهو أن الأفكار المسيطرة على طبقة العمال انما هي أفكار الطبقة المسيطرة - كما لاحظ ماركس \_ و بالتالى فان التلقائي في هذه الحالة انما هو تسليم الممال بالظلم الواقع عليهم ، أو قبولهم العر لعالمة العسف التي يرزحون تعتهما • وان التجربة لتظهرنا حسب رأى سارتر حينما يناى المامل بنفسه عن التنظيم الوحدوي الواعى لطبقته،

<sup>(</sup>١) دراسات في الغلسفة جا ص ١١٥ .

فانه سرعان منا يجد نفسه واقعنا تعت سيطنزة الايديولوجية البورجوازية •

ومن الملاحظ ان آراء سارتر هذه تنسجم مع ما يذهب اليه ماركس ولينين بأن البروليتاريا لا تستطيع أن تعمل بوصفها طبقة ، اللهم الا اذا تكونت على صورة حزب متمايز (1) • غير ان سارتر سرعان ما يبتعد بتفكيره عن ماركس ولينين عندما يشرع في تحديد مبدأ الوحدة الذي يدعسم وجود هذا الحزب ، ويضمن له مشروعيته •

ويبدو ان سارتر لا يلتمس هذا المبدأ في ظاهرة اندماج الحركة العمالية مع المعرفة العلمية على الوجه الذي يضمن لطبقة العمال الانتقال من طبقة في ذاتها الى طبقة لذاتها ، بل هو ينشده في مذهبه الأونطولوجي القائم على فهمه الخاص للحرية وهو يقول في ذلك بصراحة : اذا لم تكن الطبقة مجرد حاصل لمجموع ضحايا الاستغلال واذا لم تكن أيضا هي تلك الوثبة البرجسونية التي تحمل العمال على كتفيها ، فماذا عسى أن يكون مصدرها

<sup>(</sup>۱) ر. غارودی: مستقبلیة الشخص ص ( ۱۰۲-۱۰۰۱) .

الحقيقي ، ان لم يكن هو ذلك الممل الذي يحققه هؤلاء الأفراد في ذواتهم حين يتعاملون على انفسهم؟ ان وحدة البروليتاريا ليست سوى علاقتها بما عداها من طبقات في المجتمع ، وبالاجمالي انما هي صراعها علاقتها التاريخية المتحركة بالجماعة ، وحينما يقرر سارتر أن الحزب انما يعني بالنسبة الى المامل حريته نفسها ، فانه لا يهدف هنا بكلمة الحرية سوى مجرد قدرة الفرد على تجاوز الوضع الراهن، أو تخطي المعطيات الواقعية ،

ومن الملاحظ أن سارتر قد اهتم بتعليل الوعي العمالي فدرس الظروف التاريخية التي أحاطت بنشأة العركة العمالية في فرنسا ، كما حرص على ربط الظاهرة الاجتماعية ، بدلا من الاقتصار على استخلاص الطابع التاريخي للموجود البشري من بعض التعليلات الميتافيزيقية المجردة لبناء الموجود لذاته ، وليس من شك في أن كل هذه الدراسات انما تشهد بأن سارتر قد وجد نفسه مضطرا الى تأكيد الطابع الالزامي للحرية ، فلم يعد المهم في مفهومه ابراز صراع العريات ، بل

أصبح المهم عنده هو العمل على تجاوز مرحلة السلب المجرد أو الرفض الغالص ، من أجل الاندماج في تيار العركة التاريخية المادية التي تغير العالم فتغير بذلك من الوجود البشري نفسه ومعنى هذا أن فهم سارتر للعرية لم يعد فهما فرديا أو نطولوجيا ، بل هو قد أصبح فهما اجتماعيا تاريخيا ، كما تؤكد لنا بعوثه العديدة في مجلة والعصور العديثة » •

### سارتر والمادية الماركسية :

اذا قلنا بأن الفيلسوف جان بول سارتر كان من المؤيدين لفكرة المادية التاريخية وبما تتضمنه من تفسيرات لحر كة التاريخ، نكون قد لاحظنا أنه يأخذ على المار كسيين ميلهم الى استبعاد السائل من مجال بحثهم، لكي يجعلوا من المسئول موضوعا لمعرفة مطلقة ٠

وهذا يعني ان الماركسية كثير ما تسقط من حسابها البعد الوجودي للانسان ، لكي تقتصر على وصف الحقيقة البشرية بطريقة علمية مجردة ، وتنتهي الى أنثروبولوجيا لا انسانية ، لغياب الانسان نفسه باعتباره الدعامة العقيقية لكل تفسير واذا كانت الوجودية كما يراها سارتر هي المخرج الأوحد لمواجهة الواقع البشري بطريقة عينية ملموسة ، فذلك لأنها تعاول ربط المنصر التاريخي بالمنصر الجزئي أو الفردي في نطاق المادية الماركسية •

ويتول سارتر بصراحة ووضوح في هذا المجال:
اننا نأخذ على الماركسية المعاصرة أنها قد استبعدت
شتى التحديدات العينية للحياة البشرية ، وكأنما
هي مجرد عناصر تدخل في باب الصدفة البحتة ، فلم
تستبق من مجموع التاريخ سوى هيكله المظمي
المجرد (١) • والنتيجة أن الماركسية قد فقدت تماما
كل احساس بعقيقة الانسان ، فلم تعد تجد أمامها
لسد هذا النقص سوى نظرية بافلوف السيكولوجية
بكل ما تنطوي عليه من تهافت •

ويقدم لنا سارتر مثلا على ذلك فيقول: ان جماعة الماركسيين يؤكدون لنا أن نابليون بوصفه فردا ــ لم يكن الا مجرد عرض! وأما ما كان ضروريا فهو الديكتاتورية العسكرية بوصفها نظاما سياسيا

<sup>(</sup>۱) مسارتر 18 Citique de la Raison Dialectique p. 58

لازما لتصفية الثورة • ولكن من المؤكد حسب رأى سارتر أن نابليون هذا كان ضروريا ، لأن تطور الثورة لم يؤد الى ظهور الدكتاتورية كضرورة تاريخية حتمية فحسب ، بل هو قد أوجد في الوقت نفسه شخصية ذلك الرجل الذي كان عليه أن يضطلع بهذه المهمة • فالصيرورة التاريخية هي التي مهدت السبيل أمام الجنرال بونابرت شخصيا للقيام على وجه السرعة بعملية تصفية الثورة ، بحيث انه لا موضع للقول بامكان افتراض ظهور شخصيات أخرى كان في وسعها القيام بهذه الحركة ، وكأننا بازاء كلى مجرد ، أو بازاء موقف عائم غير محدد • وتبعا لذلك ، فإن موضوع الوجودية انسا هـو الانسان الفردي في المجال الاجتماعي ، أعنى في طبقته الخاصة وسط بوضوعات جماعية وأشخاص آخرين فرديين مثله •

ويبدو ان سارتر قد حرص على ربط الفردي « بالكلي » فنراه يفسح المجال أمام الوجودية للاستعانة بمنهج التحليل النفسي من جهة ، ومناهج الدراسات الاجتماعية من ناحية أخرى ، على اعتبار أنه لا سبيل الى فهم الانسان الا بالنظر الى أفعاله ، وانفعالاته ، وعمله ، وحاجته ، ووضعه المادي . واطاره العضاري ، وشتى مشروعاته ، مع مــا يقترن بها من دلالات أو معان ، وقيم أو معايير \*

ويؤكد جان بول سارتر أهمية التحليل النفسي، ولكن على شرط أن نتذكر ب أثناء عملية التحليل النفسي ب أن متناقضات السلوك مشروطة بمتناقضات الموقف نفسه وقد اتخذ سارتر من حياة الروائي الفرنسي فلوبير نموذجا لعملية التحليل النفسي الوجودي ، فبين لنا كيف أن الطفل فلوبير قد عاني في حياته المائلية الكثير من مظاهر الصراع التي كان قد فرضها عليه مجتمعه البورجوازي الخاص ، وكيف أن طبيمة مفده الملاقات المائلية قد تحددت في نيالق اسرت بفعل بعض العوامل النفسية والاجتماعية الخاصة -

ويرى سارتر من ناحية أخرى أهمية وجهة النظر الاجتماعية في الحكم على الافعال الانسائية حيث يقرر أن العلاقات الانسانية ليست مجسرد علاقات طبقية ، بل هي علاقات ديالكتيكية معقدة يتحكمها طبيعة الاطار المحضاري لكل مجتمع، وليست الحرية البشرية سوى مجرد تعبير عن استحالة ارجاع النظام الحضاري الى النظام الطبيعي •

ومن الواضع أن سارتر لا يريد أن يفسر الانسان ، بل أن يغوص في أعماقه ليفهمه •وعملية الفهم هذه تستند الى حصيلة ثقافية ضخمة قوامها التحليل النفسي والدراسات الاجتماعية وشتى . الملوم والممارف الانثروبولوجية (1) •

وفي رأي سارتر ان البشر لا يمكن أن يعيشوا الا في محيط عالم بشري ، أي في عالم عمل وانتاج وصراع ، لأن سائر الموضوعات التي تحيط بهم لا بد من أن تكون عبارة عن علامات أو اشارات -والماركسية حين تقف عند المواقف الاقتصادية والمراع الطبقي ، فانها قد لا تدرك دلالة تلك الرموز أو الاشارات باعتبارها قيما أو معاير ، وأما الوجودية فانها تعلم حق العلم أن المعانسي لا تصدر الا عن الانسان في سعيه نحو تحقيق مشروعاته ، وأن هذه المعانى ــ في الوقت نفسه ــ لا بد من أن تتسجل في عالم الأشياء • وتبعا لذلك فان الوجودية تفهم أنه لا سبيل لنا الى فهم أقل حركة من حركات الانسان الا اذا تجاوزنا حاضره المعض،

<sup>(</sup>۱) يعنى البحث في أصل الجنس البشري وتطوره واعراقه وعاداته ومعتداته .

من أجل التطلع الى مستقبله • ومعنى هذا أن علاقة العاضر بالمستقبل ، أو علاقة الواسطة بالغاية ، انما تمثل بناء هاما أو تكوينا أساسيا في صميهم السلوك الانساني • وهذا هو السبب في أن ادراكنا للأخر انما يتعقق دائما من خلال ادراكنا لغايات ذلك الآخر • وهكذا نلمس أن الوجودية تعاول أن تبحث عن الانسان أينما وجد ، فتهتم بدراسة عمله ، وعلاقاته المائلية ، وعقده النفسية ،وصلاته الاجتماعية ، وحالته المادية ، وظروفه الاقتصادية والمماشية • بينما نلاحظ أن الماركسية تقتصر على تفسير الانسان بالرجوع الى حالته الطبقية ووضعه الاجتماعي (١) •

#### سارتر وديالكتيك الطبيعة:

عندما يستمع سارتر الى آراء الماركسيين بوجود ديالكتيك في الطبيعة ، يوجه اليهم انتقاده الشديد، وخاصة في الرسالة التي بعث بها الى الكاتب الماركسي جارودي حيث يقول: ولو أننا نظرنا الى الماركسية

Sartre: Critique de la raison Dialoctique. (1) pp. 26-32.

على أنها الاطار الشكلي لكل فكر معاصر ، لكان في مقدورنا أن نقول باستحالة تجاوزها •• وأنا أعنى بالماركسية تلك المادية التاريغية التي تفترض وجود ديالكتيك باطن في التاريخ ، لا المادية الجدلية التي تحلق في سماء الأوهام الميتافيزيقية فتظن أنها قد اكتشفت وجود ديالكتيك في الطبيعة ، ولكن من المؤكد أنه ليس لدينا أدنى ذرة من اليقين عن هذا الأمر ٠٠٠ ووفقاً لذلك فان المادية الجدلية انسبا ترتد في نهاية المطاف الى مجرد حديث فارغ ، وان كان مليئاً بالادعاء والتكاسل ، عن تقدم العلوم الفيزيائية ، والكيمارية ، والبيولوجية ، وهـو يخفى خلفه ، على الاقل في فرنسا ، نزعة ميكانيكية تحليلية من أشد النزعات روتينية ، وأما الماديـة التاريخية \_ على العكس من ذلك \_ فانها تضم يدها مباشرة على الأصل في كل ديالكتيك ، ألا وهو النشاط الانتاجي للانسانية على نعو ما هو معكوم بماديتهم ، ومن ثم فانها تمثل في الوقت نفسه تلك الخبرة التي يستطيع كل منها أن يقوم بها والتي يقوم بها بالفعل عن نشاطه الانتاجي وعن اغترابه في عالم الأشياء • واذن فان المادية التاريخية انما هي منهج تركيبي بنائي أو انشائي يسمح لنا

بأن نضع أيدينا على التاريخ الانساني بوصف حركة تجميع تجري دائما على قدم وساق (١) •

وفي رأي سارتر الذي يحاول فيه أن يلقى بعض الأضواء الهامة على معطيبات المعرفة الماركسية بالالتجاء الى بعض المعارف غير المباشرة سواء أكانت مستقاة من التحليل النفسى أم من الدراسات الاجتماعية ، لكي يربط هذه الأمور بنوع من الفهم الوجودي الصحيح للموقف البشري ككل ومعنى هذا أن الوجودية تلتقيى بالانسان في العالم الاجتماعي ، لكي تلاحقه في نشاطه الفعال ، أو على الأصح في صميم المشروع الذي يقذف به نعو المكنات الاجتماعية ابتداء من موقف محدد • والسبب الرئيسي بمفهوم سارتر الذي يبرر قيام الوجودية جنبا الى جنب مع الماركسية انسا هو اهتمامها بالبعد الانساني أو المشروع الوجودي ، واتخاذها له أساسا أو دعامة لكل معرفة أنثرو بولوجية (٢) ٠

une lettre de Sartre à R, Gurandy dans (1) «perspective de l'Homme» pp. 112

<sup>(</sup>٢) سارتر : نقد العقل الجدلي ص ١١١ .

وأما الماركسيون فانهم يتصورون استحالة اندماج الوجودية في الماركسية بسبب تصور سارتر للعدم من جهة أخرى والواقع أن ربط سارتر للعدم بالوجود الانساني يجعل من غير الممكن تصور وجود صيرورة في الوجود الاسام ، ويدخل على الكينونة نوعا من الامكان أو اللاضرورة فيؤدي بذلك الى الملامعقولية ، ويحول دون ظهور قوة السلب في الوجود كمرحلة هامة من مراحل تطور الوجود و

وليس تصور جان بول سارتر للحرية ، التي يجعل منها مجرد قدرة ذاتية على الاختيار على طريقة ديكارت ، بدلا من أن يدمجها في الصيرورة التاريخية لكي يجعل منها قدرة فعالة على بلسوخ الهدف المنشود : والماركسيون يؤكدون أنه طالما بقي سارتر متمسكا بتصوره الخاص للحرية ، فان كل ضروب الصراع التي يقوم بها البشر لن تكون سوى مجرد رموز لدراما ميتافيزيقية صرفة (۱) .

ولئن كانت هذه الاعتراضات لا تنطبق علمى

<sup>(1)</sup> جارودی : وجهات نظر الی الانسان ص ۱۱۱ .

وجودية سارتر القديمة ، كما عبر عنها في كتابه « الوجود والعدم » ولكننا نرى بأن موقف سارتر الجديد لا يعطينا الدليل على أنه بالامكان دمسج وجودية سارتر في أي صورة مين صور الماديـة الجدلية ٠ وسارتر بالذات قد لاحظ أكثر من مرة أن بعض الاتجاهات الوضعية ، والعلمية المتطرفة ، والمثالية الارادية ، قد دخلت الى صلب الماركسية فأفسدت نظرتها إلى الانسان • ولكن من المؤكد أن التوافق القائم بين الوجودية والماركسية انما هو توافق شكلي محض ، كسا أن دلالات المفاهيسم المشتركة بينهما انما هي دلالات مختلفة • واذا كانت الماركسية بتفسيرها المادي الجدلي قد أهملت الانسان ، فان الوجودية تحاول اليوم أن تتجاوز الاهتمام النظري المجرد بمفهبوم المادة ومفهوم الجدل ، من أجل العمل على فهم الانسان الحي في اطاره الاجتماعي القويم •

## سارتر وفلسفة العرية الوجودية:

من المؤكد أن وجودية جان بول سارتر قد لاقت أ النجاح الكبير بعد الحرب العالمية الثاثية لتعطش الناس الى الحرية ، وتأييدهم لكل فلسفة تنبري

للدفاع عن الجرية ، لذلك ثلاحظ أن سارتر الذي جعل من نفسه خصما عنيدا لجميع ألوان العنيف والجبرية ، قد عزز مكانته الفلسفية في العالم عندما وضع كتابه « الوجود والعدم » الذي ربط فيه بين مفهوم الحرية ومفهوم العدم ، وذهب للى أن الانسان الذي هو الموجود الوحيد الذي يستطيع بفعله أن يدخل المدم على الوجود ، وقرر أن حريته لا تخرج عن كونها مظهرا لوجوده الناقص الذي يتخلله العدم من كل جانب • و مكذا يربط سارتر الحرية في ذهن صاحبها بذلك المدم الذي يقصل الانسان دائما عن ماهبته ، وكأن الإنسان هو الموجود الوحيد الذي يملك القدرة على افراز ذلك العدم الذي من شأنه أن يعزله عن باقى الموجودات! وقد ربط سارتر مفهوم الحرية بمفهوم القلق فقال ، أن الشمور بالحرية يولد لدينا احساسا أليما بالضيق أو الجزع، ومن ثم فاننا كثيرا ما تحاول التهرب من حريتنا ، والعمل وفقا لماهيتنا ، وكأن لدينا \_ مثلنا في ذلك كمثل الأشياء سواء بسواء \_ ماهية سابقة على وجودتا ! وأما الانسان الحر ـ بكل ما لهذه الكلمة من معنى ـ فهو ذلك الموجود البشرى الذي يجد في . نفسه دوافع تصميماته ، ومسوغات أفعاله ، ومن

ثم فان يظل قائما بمفرده ، عاملا على خلق قيمة وابداع معايره ، ومن هنا فقد ذهب سارتر في كتابه « الوجود والعدم » الى أن من شأن الحرية أن تبدع القيم و تخلق المعاير لذاتها و بذاتها ، بمقتضى اختيار حر مطلق ، ودون أدنى باعث عقلى .

وحاول سارتر أن يربط فكرة الحرية بفكرة المحال أو اللامعقول عذهب الى ان ظاهرة الحرية لا تقبل أي تفسير ، ما دام الاختيار المحر اختيارا لا معقولا يتم بدون أساس أو بغير دعامة يعتمد عليها ولكن سارتر لم يقل بأن هذا الاختيار اختيار لا معقول ، لأنه لا يغلو من كل مبرر عقلي ، بل لأنه هو نفسه الذي يخلق كافة الأسس وشتى المبررات ، فهو الاصل في ظهور القيم والمعاير ، ان لم نقل بأن فكرة المحال نفسها تصبح ذات معنى ابتداء منى

غير أن مفاهيم العدم والقلس والمحال التي ارتبطت بتصور سارتر للحرية في مؤلفه و الوجود والعدم وقد اختفت أو كادت في انتاجه الفلسفي الذي قدمه عام ١٩٦٠ بعنوان : « نقد المقسل

المجدلي و وليس من شك في أن تقرب سارتر من الماركسية قد أسهم الى حد كبير في الممل على المتنير من تصوره للحرية ، وان كان هذا التقرب لم يجعل من سارتر مجرد فيلسوف ماركسي لا يدع للحرية أي مجال في فهمه للوجود الانساني و ومهما كان من أمر التطور الروحي الذي عاناه سارتر تحولا جذريا يكون بمقدورنا أن ننسب الى سارتر تحولا جذريا يجوز لنا معه أن نفهم انه قد تنكر لكل مبادئه الوجودية الأصلية واذن فان اجابتنا بالنفي على التساؤل السابق : هل أصبح سارتر ماركسيا ؟ هي التساؤل المان وجودية سارتر ماركسيا ؟ هي التائل : أما زالت وجودية سارتر فلسفة حرية ؟

ومن المؤكد أن ما سماه سارتر بالعرية سواء أكان ذلك في كتابه و الوجود والعدم » أم في كتابه و نقد العقل الجدلي » انما هو تعبير عن استعالة ارجاع المستوى العضاري الى المستوى الطبيعي فلم يغير أو يبدل سارتى من فهمه الأساسي للعرية، بل هو قد بقي دائما ذلك المفكر الوجودي الذي يرفض بكل شدة شتى المعاولات المبدولة في سبيل الهبوط بالانسان الى المستوى البيولوجي الصرف ، وكافة التفسيرات المعروفة التي تعيل التاريخ الى

مجرد عملية آلية تستند الى بعض القوانين الطبيعية أو الاقتصادية • حقا لقد أظهر سارتر في كتابه و الوجود والعدم » أنه فيلسوفا ميتافيزيقيا يمالج مشكلة الحرية من وجهة نظر الوعي الفردي ، يينما نجده في كتابه و نقد العقل الجدلي » مفكرا اجتماعيا يمالج مشكلة الحرية انطلاقا من وجهة نظر الوعي يمالج مشكلة العرية انطلاقا من وجهة نظر الوعي لا ينفي عن وجودية سارتر طابعها الأساسي باعتبارها فلسفة حرية •

وقد يذهب البعض الى أن كتاب و الوجود والعدم » لم يكن يسمح باية نظرية اجتماعية ايجابية ، خصوصا وأن سارتر قد صور لنا الوعي الفردي بصورة وعي حر ، مستقل ، منعزل ، مغلق على ذاته ، في حين أن كتاب و نقد المقل الجدلي » يحاول أن يهبط بالحريبة الى عالمنا الواقمي الاجتماعي ، فيرسم لنا الحرية بصورة عملية تحرر يشارك الانسان عن سبيلها في حركة التاريخ ، وربما وجد فيها ديالكتيك التاريخ ، ولا بد لنا من الاقرار بأن هناك بعض التجدد في أفكار سارتر في كتاب بو نقد المقل الجدلي » حيث يقدم لنا في هذا الكتاب فلسفة اجتماعية وسياسية تحلل علاقة الموجود

الانساني بكل سن الكون الطبيعي والجماعة ، والأمة ، والتاريخ • وبنفس الوقت نلمس نظرته المامة الى وضع الانسان في العالم • فهو عند دراسته للمشكلة البشرية من جانبها العملي الاجتماعي لم يتنكر أبدا للمطلب الفلسفي ، أو يعدل عن كل رأي ميتافيزيقي ، بل على العكس كمل أبحائه الفلسفية التكاملية الضرورية ، فاتخذ من جانبه صورة فلسفية انثرو بولوجية •

وليس بمقدورنا أن نعتبر أفكار سارتر بهذا الغصوص تقربا من الماركسية أو بالأحرى تنكرا للحرية التي بشر فيها خلالحياته وأعماله الفلسفية، خصوصا وأن الماركسية بالـذات تنادي بحتمية التاريخ ، وترى أن الانسان مجبر حضاريا وأقتصاديا ، أن يخضع لبعض الظروف ، ولا تدع مجالا للحرية الفردية ، وليس الجهد الذي قام به سارتر في كتابه و نقد المقل البدلي » سوى خطوة انحصرت بشكل واضح في الممل على افساح المجال في داخل الاطار الماركسي للفرد الحر ، حتى يؤكد بكل دقة كيف يستطيع الوعمي الفردي الذي المنف بكل دقة كيف يستطيع الوعمي الفردي الني

بما عليه من التزام بفهم وتروي في صميم العالم الاجتماعي •

ومن الملاحظ في ضوء هذه الآراء أن الوجودية الجديدة التي طالما تعرض لها النقاد المخدوعيون بظاهرة انسجام سارتر مع الماركسية ، ليست في الواقع والحقيقة سوى مجرد استمسرار طبيعي لاهتمام سارتر بالمشكلة الانسانية ككل في شتي مظاهرها • وليس في تقرب سارتر من الماركسية تحول تام عن أفكاره ومنطلقاته الفلسفية ، في ماهية العرية ، وانما هناك اهتمام أكبر بمشكلة التاريخ، وعناية أكثر بدراسة علاقة الانسان بالتاريخ • ومهما كانت الآراء التي أطلقها سارتر في كتاب المذكور من أجل التوفيق بين الوجودية والماركسية، فانه لم يوافق قط أن تنقلب المفاهيم الوجودية التي بشر بها الى فلسفة جبرية تنادي بحتمية التاريخ ، أو تذهب الى أن الوعى الفردي مقيد تماما ببعض الشروط الاقتصادية أو الاجتماعية •

### سارتر وضرورة وجود انثروبولوجيا فلسفية:

منذ وجود الانسان اتفق الملماء والفلاسفة على

أن هذا المخلوق العجيب ليس سوى شيئا مغلقا عجزت المعرفة رغم قدرتها عن الدخول الى أعماقه لفهم ما يعتلج في حناياه من خفايا وأسرار ، ولكن الفيلسوف الفرنسي جان بول سارتر يمتقد وان كان الانسان ما زال مجهولا حتى الآن ، فليس هناك ما يبرر القول بأنه غر قابل أصلا للمعرفة • فلريما كان السبب في جهلنا للحقيقة الانسانية أننا لم نتمكن بعد من الاهتداء الى الأدوات اللازمة للتمكن من فهم الانسان والتعرف على حقيقتـــه • وليس بمقدورنا فهم الانسان ، الا بالعمل على ايجاد «أنثرو بولوجيا فلسفية» نعتمد عليها وفق منطلقات عقلية جديدة • وأما الأدوات المستعملة حاليا في فهم الانسان ، فليست سوى مناهج العلوم الطبيعية، وعلم الاجتماع التقليدي ، ومختلف أنواع الأبحاث الأنثرو بولوجية المعروفة • فانها عاجزة تماما عن القيام بهذه المهمة العرفانية •

وليس المقصود بالمنطلقات المقلية و المقل ، والاشارة الى النظام الفكري الصرف ، بل المقصود بهذه الكلمة الاشارة الى علاقة الوجود بالمرفة ولهذا يرى سارتر أن الملاقة القائمة بين عملية التجميع التاريخي من جهة ، والحقيقة المجمعة من

جهة أخرى ، انما هي في صميمها علاقة حركة تطوي في أثنائها كلا من الوجود والمعرفة • وهذا هو ما يعنيه سارتر عندما يتحدث عن المقل • ولكن الملاقة الديالكتيكية القائمة بين الفكر وموضوعاته تتطلب نوعا جديدا من المقل • ومن هنا فان سارتر يحدثنا عن عقل ديالكتيكي ، هادفا من وراء كلمة الجدل الاشارة الى الترابط القائم بين الأحداث الموضوعية من جهة ، والمنهج المستخدم في معرفة تلك الأحداث والممل على تحديدها من جهة أخرى و

ولكننا اذا سبرنا أعماق مفهوم سارتر للجدل وجدنا أنه مرتبط ارتباطا وثيقا بفهمه للانسان ، فليس هناك أي ديالكتيك مستقل عن الانسان ، وكان الطبيعة تعمل وحدها ، بل ان الديالكتيك في رأي سارتر هو أولا وبالذات ديالكتيك انساني • صحيح أن الانسان لا يخرج عن كونه موجودا ماديا يحيا الى جانب موجودات أخرى كثيرة ، ولكن الاحداث البشرية ، مع ذلك ليست محددة تحديدا جبريا سابقا وفق أي قانون خارجي بحت •

وفي اعتقاد سارتر أن الخطأ الأكبر الذي وقع فيه الكثير من الماركسيين هنو معاولتهم ايجناد

ديالكتيك بدون الانسان، الأمر الذي أدى بالماركسية الى الجمود والتعجر ، حتى استعالت على يلك الكثيرين الى مجرد حلم سخيف في رأس مريض بالبارانويا ، والواقع ان القول بوجود ديالكتيك في الطبيعة انما يعيل التاريخ الى ضرورة عمياء، ويحل الغموض والظلمة محل الوضوح والنبور، والفرض والتغمين محل البداهة واليقين ،والخرافة والأسطورة معل الثبت والعقيقة • ومهما كان من أمر ذلك الموجود المادى الذي تسميه باسم الانسان، فان أحدا لن يستطيع أن يزعم أن الانسان والمادة المحيطة به شيء واحد ، ولو جاز لنا أن نتصور المادة على أنها مجرد « هيولي » أي على أنها كينونة فارغة تماما من كل معنى انساني ، لكان من واجبنا أن نقول ان مثل هذه المادة شيء لم يلتق به أحد في أية خبرة بشرية ٠

ولهذا يعتقد سارتر أن المادة لا يمكن أن تكون مجرد مادة ، الا بالنسبة الى الله ، أو بالنسبة الى المادة نفسها وهو ما لا يمكن تصوره مطلقا - وأما المالم الذي يعرفه الانسان حقا ، ويعيا فيه حقا ، فهو في صميمه عالم بشري - وحتى لو سلمنا بامكان قيام علاقات ديالكتيكية في نطاق الطبيعة ،

فسيكون على الانسان عندئذ أن يأخذ تلك العلاقات لحسابه الخاص ، وأن يقيم بينه وبينها روابط خاصة تجيء مطبوعة يطابعه ، واذن فان المادية المجدلية الوحيدة التي تنطوي على معنى كما يراها سارتر انما هي تلك المادية التاريخية التي تنبع من داخل التاريخ الانساني بوصفه علاقة حية للانسان بالمادة •

## سارتر بين مفهوم القلق والعاجة:

من الملاحظ أن نظرية سارتر في تعديد علاقة الانسان بالأشياء لا تكاد تنطوي على أي جديد بالقياس الى ما سبق لسارتر تقريره في مؤلفات السابقة ولكنه أدخل تعديلا جوهريا على البناء الوجودي للانسان ، عندما استبدل بمفهوم القلق الذي كان يعتل أهمية كبرى في كتابه و الوجود والمدم » مفهوم و العاجة » الذي أصبح يجسده مفهوما هاما في كتابه و نقد المقل الجدلي » وفهو كما نعلم يرى في مؤلفه القديم ان الوعي البشري كما نعلم يرى في مؤلفه القديم ان الوعي البشري خلال القلق ، فلم يكن من الغريب أن يقرر سارتر خلاكتاب أن الانسان في وجوده قلق ، ولهذا

فقد تصور الحرية البشرية على أنها نشاط مستمر يقوى دائما على تغيير موضوعات رغبته ، وكأن في استطاعة الحرية أن تنتصر على كافة الموائق ، وأن تحيل كل المقبات الى أدوات ، وأما مفهوم الحاجة فهو رأي سارتري جديد يظهر لأول مرة شيئا من الخارج ، اذ يبرز الضرورة التي لا يستطيع الانسان تجنبها أو الابتعاد بذاته عنها ، مهما كان من أمر قدرته على تغيير استجابته لها ولكن سارتر قد ربط مفهوم الحاجة بمفهوم الندرة، فذهب الى أنه ليس هناك ما يكفي من أشكال المادة لاشباع متطلبات الحاجة .

## سارتر ودور الانسان في ديالكتيك التاريخ:

اذا تعمقنا في دراسة أفكار سارتر الفلسفية وتصوراته للتاريخ ، وجدنا أن التاريخ في اعتقاده ليس سوى قصة تسجيل الفعل الانساني لذاته في عمق الواقع المادي • وحينما يتكلم سارتر عن البراكسيس يعني به كل نشاط انساني هادف ، أو كل فاعلية انسانية ذات دلالة • مع ان الواقع المادي لا يقف من النشاط البشري موقف الأداة المليعية التي لا تقاوم ولا تعوق ، الا أن من المؤكد

ان للفعل في دراما الوجود الانساني مكان الصدارة، لأن في استطاعته مواجهة الغائية المضادة التي تقف في وجهه من جانب العالم المادي وربما كان في مقدورنا أن ننظر الى التاريخ الانساني بأسره على أنه سجل لصراع أفراد عاملين ضد المقاومة المادية التي يلقونها من جانب الواقع المادي في جو ملؤه الحاجة والندرة معا ولكن مثل هذه النظرة الى التاريخ انما تهمل عنصر الديالكتيك ، ولهذا فقد يكون الأدنى الى الصواب أن نقول ان الانسان هو الموجود الذي يملك امكانية صنع التاريخ ولا تظهر هذه الامكانية منع التاريخ ولا الديالكتيكية -

وهذا يعني أن التاريخ لم يبدأ ، الاحينما جاءت بعض الأحداث غير المتوقعة ، فعملت على ظهور ضرب من التصدع في حياة البشر ، ومن ثم فقد تسببت في حدوث ضرب من التناقض • وحينما حاول الانسان العمل على تجاوز هذا التناقض ، فانه لم يلبث أن خلق مؤلفا جديدا ، كان من شأنه تغيير علله ، وهكذا يظهر التاريخ الى عالم الوجود •

ويرى سارتر أن في استطاعة البشر أن يصنعوا

التاريخ . دون أن يكونوا على وعي تام بسا يفعلون ويضيف الى ذلك أن هناك طرقا مختلفة يستطيع البشر على نعوها الارتداد الى الخلف ، والعمل على تأويل ما انصرم من أحداث غير أن الماركسية وحدها كما يقول سارتر يمكنها أن تقدم تأويلا صحيحا لماضي التاريخ . ولا شك أن مثل هذه العبارة الماركسية « ان الماركسية هي التاريخ نفسه وقد أصبح واعيا » قد تشير الى أن سارتر قد وقع نهانيا في أحضان الماركسية و

ويبدو أن العديد من الماركسيين قد رأوا ان التاريخ ليس سوى قوة خارجية تفرض نفسها على الانسانية ، وتلزمها بنهج بعض الأساليب الغاصة، دون أن يكون في وسعهم التحكم في مصيرهم أو العمل على توجيه مستقبلهم \* وهذا يعني أن بعض دعاة الماركسية قد جعلوا مبن التاريخ قوة ضرورية حتمية ، ليس البشر في يدها سوى مجرد ألاعيب \*

أما موقف سارتر من ماركس وانجلز فهو يرى انهما لم يدهبا مطلقا هذا المدهب ، بدليل أنهما قد قالا قولتهما المعروفة : « أن البشر هم الذين يصنعون تاريخهم ، ولكن بالاعتماد على دعامة من

الظروف السابقة ، • ولكن ، على حين أن الكتبر من الماركسيين قد فسروا هذه العبارة على أنها تدل بصراحة ووضوح الى جبرية خارجية تعكم سلوك البشر ، ثلاحظ أن سارتر لا يفهم منها سوى أن الناس هم الذين يصنعون تاريخهم : وأن كان لا ينفي أن ثمة شروطا تقيد البشر في هذه العملية • وأهم سمة تميز الانسان بمفهوم سارتر انما هي قدرته على تجاوز أي موقف كائنا ما كان • فليس في وسع الانسان أن يتطابق تماما مع أي موقف خارجي ، بل هو لا بد من أن يوجد بوصفه علاقة بذلك الموقف وما دام الانسان هو الذي يحدد كيف سيحيا ذلك الموقف ، وماذا سيكون معناه بالنسبة اليه ، فليس من الصواب أن يقال ان في الموقف مسن الجبرية ما يلزم الانسان بالضرورة • والعقيقة ان الانسان لا يمكن أن يوجد الا في موقف ، ولكن العملية التي يتجاوز الانسان بمتتضاها هذا الموقف ، انما تتضمن هي نفسها \_ بوجه من الوجوه ــ الظروف الخاصة أو الشروط المعينة التي تدخل في تكوين ذلك الموقف •

ويؤكد سارتر استنادا على هذه الأراء أن البشر لا يصنعون تاريخهم الا بفضل عملية التجاوز المستمرة التي تسمح لهم بالامتداد الى ما وراء ظروف حیاتهم • ومعنی هذا أن سارتر ینکسر وجود قانون خارجي يفرض نفسه على التاريخ البشرى ، كما يرفض التسليم بوجود أي كائن علوى يعلق فوق العلاقات البشرية القائمة بين الناس بعضهم مع بعض ، ومهما كان من أمر تصورنا للعلبة الاجتماعية ، فإن الأحداث البشرية كما يرى سارتر لا تقع نتيجة لأي مخطط خارجي سابق، كما أنها لا تندرج أبدا تحت أى نظام محدد أو مقدر سلفا ، وكأن تفسرها قائم منذ الأزل في لوح معفوظ ومن هنا نلاحظ بأن الديالكتيك عند سارتر ليس نوعا من الحتمية وانما الصواب أن يقال أن السر لا يخضعون للديالكتبك الا بقدر ما يصنعون التاريغ ديالكتيكيا •

# سارتر والعرية السيكولوجية والسياسية:

من الواضع أن تصور الفيلسوف الفرنسي جان بول سارتر للحرية وخاصة في مؤلفاته الأولى قده انطلق من مفهوم العرية المزدوج ، فالعرية عنده موضوع الالزام ، والانسان بمفهومه حرا وهو مسئول عما يفعل ، وأن في مقدوره تحقيق ذاته

على نعو ابداعي • ولكن العرية من ناحية أخرى تستعيل الى نوع من التجريد حينما يفرض المجتمع على الأفراد من الارهاب أو العسف الاقتصادي ، مما يؤدي الى القضاء على كل ما لديهم من فاعلية ابداعية ، أو يحيل أهدافهم البنائية ألى مجرد غائيات مضادة هدامة • ومعنى هذا أن الصلة و ثيقة بين العرية السيكولوجية والعرية السياسية، وان كان من الغطأ التوحيد بينهما تماما وآية ذلك أن الا اذا كان حرا ، مع استطاعته في الوقت نفسه التعرف على نفسه بوصفه حرا •

هذا الى أن أي مجتمع يعاول بقدر طاقت تبرير الاستغلال أو العسف أو الاستعباد والظلم، لا بد من أن يجد نفسه مضطرا الى الاستعانة بذلك المبدأ الكاذب الذي يقول: ان البشر ليسوا موجودات حرة تستطيع أن تصنع من نفسها ما تشاء ، بل هم كاننات مجبرة قد زودت منذ البداية بطبيعة معددة سلفا ولكن سارتر من جانبه لا يريد للبشر حرية سياسية وعملية ، الا لأنه يؤمن في الوقت ننسب بأنهم أحرار وجوديا •

ولم يغفل سارتر في مؤلفه ، نقد العقل الجدلي » عن هذا التصور المزدوج للعربة ، ونجده يبرزه بكل وضوح عندما يقرر أن النشاط البشري ليس سوى تاعل مستمر بين الداخل والخارج ، ما دام من شأن الفعل الحر أن يخرج الداخلي ويدخل الخارجي » • وهذا يعني أن قوام الفعل الحر الما هو هذا النشاط الواعي الذي يقوم به الشعرر حينما يمتض العناصر الخارجية لكى يعيلها الى صميم نسيج حياته الباطنية • ولكن مهما كان موقف الانسان من البيئة \_ سواء أكان ذلك بالتقبل السلبي أم بالتمرد الايجابي ـ فانه لا بد من أن يعمل على تحقيق ذاته موضوعيا بم خللال أفعاله ـ في صميم الواقع المادي • ومثل هذا التحقيق الذي يستند الى ظروف سابقة ومواقف معددة هو الذي يجعل من الانسان ذلك الموجود الفاعل الذي يحقق ذاته بحرية ، معتمدا دائما على بعض المواقف الوجودية السابقة •

ولكن سارتر لا يقتصر في كتابه الجديد على القول بأن الفعل العر يعبر عن شخصية صاحبه ، بل هو يضيف أن هذا الفعل يعبر عن الطبقة التي ينتسب اليها صاحبه ، لأن البناء الطبقى للفرد قد

أصبح لا يتل أهمية عن البناء الوجودي لذاته : فأن للطبقة من الواقعية ما لا يقل عن أية حقيقة مادية أخرى كائنة في صميم الواقع ·

# سارتر ودور الآخر في تقييد حرية الأنا:

اذا ما تعمقنا في مضمون كتاب سارتر « الوجود والعدم » نلاحظ أنه قد وضع فيه قيدين هامين تجاه العرية • أما القيد الأول فهو واقعة وجودي نفسها ، على اعتبار أن وجودي لا يتوقف علمي ، وأنني لست حرا في ألا أكون حرا • وأما القيد الثاني فهو واقعة وجود الآخر ، على اعتبار أن من شأن حرية الآخر أن تجيء فتعد من درجة حريتي •

ومن الملاحظ أن سارتر قد تذكر أهمية هذا التيد الثاني ، فعاد اليه مفصلا ومعللا في كتابه « النقد » فتعدث عن قدرة الآخرين على احالة « الأنا » الى مجرد موضوع ، كما أبرز باهتمام أكبر مختلف القيود الغارجية التي كثيرا ما تأتي فتريني على حياة الناس الباطنة • ولكن المهم هنا أن سارتر قد أصبح مهتما بدرجة العرية العملية التي يمتلكها الناس بالفعل ، فصار يضعها في مكان الصدارة

بالنسبة الى العرية السيكولوجية التي طالما تعدث عنها في كتابه « الوجود والعدم » • وهكذا أصبح صارتر أكثر تقديرا لملابسات الفعل العر ، وصار أميل الى الاعتراف بأن العرية ليست مجرد واقعة محضة هي الى التجريد أقرب منها الى أي شيء آخر، وانما هي حقيقة تاريخية مشروطة بالكثير من الظروف •

ويذهب الى أبعد من ذلك فيقرر بوضوح أن «حقيقة أي انسان انصا هي عمله وأجره» ولا شك أن مثل هذه العبارة تنطوي على اعتراف صريح بأن حرية الانسان ليست واقعة فارغة تقوم في فراغ صرف ، بل هي حقيقة تاريخية ترتكز الى بعض الظروف الخارجية وترتكز على بعض الوقائع المادية •

ويرى سارتر ان العرية لا تنطوي على أي معنى، اذا كان الاختيار الوحيد الذي يجد الانسان نفسه ازائه انما هو الاختيار بين أمرين جوهرين ألموت أو العياة في مستوى غير انساني وليس مسن الغرابة أن ينمو الطفل في بعض المجتمعات وهو يشعر بالضياع والغربة، ما دام يجد نفسه في

مجتمع فاسد قائم على الاستغلال وحده وحتى عندما لا يأتي الحرمان الاقتصادي فيعد من العرية، تأتي أنظمة المجتمع الطبقي فتقوم هي بهذه المهمة وليس من شك في أنه لم يتهيأ لكل فرد هامش ولو قليل من الحرية العقيقية ، فيما وراء مشاغل العياة واهتمامات الانتاج ، فلن يكون هناك موضع للحديث عن المستوى الانساني ، أو للقول بوجود مجتمع اشتراكي •

#### سارتر والوجودية الملعدة:

أشرنا الى أن الوجوديين انقسموا الى قسمين : أحدهما مؤمن بوجود الله ، وثانيهما رافض لهذا الوجود وملحد به ، ويبدو أن الوجوديين المؤمنين قد انطلقوا قبل ظهور الوجوديين الملحدين ، رغم ما يذهب اليه الوجودي كيركفارد بأن سقراط هو أول وجودي في تاريخ الفلسفة -

وما دمنا نتحدث عن الوجودية الملحدة لا بد لنا من الرجوع الى ما كتبه سارتر في كتابه و الوجود والمدم » وخص به رجال الاختصاص ، حيث يقول وهو يتكلم عن الوجود يسبق الماهية (١) : ﴿ فِي التعابير الفلسفية ما يدل على أن لكل شيء مبن الأشياء ماهية ووجودا • فالماهية هي مجموعة ثابتة من الخصائص ، والوجود هو نوع مــن الحضور الفعلى في العالم • ويعتقد كثير من الناس أن الماهية الفكرة موجودة في التفكير الديني : بدليل ان من يريد بناء بيت ، يجب أن يمرف بدقة صورة هذا الست وهيئته : وهنا نسبق الماهية • وكذلك شأن من يؤمنون بأن الله هو خالق الانسان • انهم يعتقدون ان خلق الله قد تم بعد أن استعان بفكرته عنهم • وهي ماهيتهم • أما الذين لم يحتفظموا بايمانهم بالله فقد احتفظوا بهذه الفكرة التقليدية القديمة القائلة بأن الشيء لا يتحقق وجوده ما لم يكن منسجما مع ماهيته • وقد رأى القرن الثامن عشر كله أن هناك ماهية مشتركة عامة لكل الرجال دعيت بالطبيعة البشرية • وخلافا لهؤلاء جميما تؤكد الوجودية ان الوجود يسبق الماهية عند الانسان فقط والانسان وحده •

<sup>(</sup>١) سارتر : محلة العبل ٢٧ ــ ١٩٤١ .

وهذا يعني ببساطة كلية ان الانسان يكون أولا أي يتحقق وجوده ، ثم يصبح بعد ذلك هذا أو ذاك اذن الانسان هو الذي يختار ماهيته • وليس الرجل حسب مفهوم سارتر سوى موقف من المواقف • • مشروط كلية ، بطبقته الاجتماعية ومرتبه ، وطبيعة عمله ، بل مشروط أيضا بعواطفه وأفكاره (١) •

وفي الحتيقة ان سارتر لم يميز بين الماهية العامة التي تجعل من الانسان أي انسان وبين الماهية الفردية الخاصة ، والتي لا توجد عند أي فرد آخر ٠ وانغمس في تحديد حرية الاختيار حتى كـاد أن يجمله حتميا على طريقة أصحاب المادية التاريخية، ومع ذلك فقد تجاوز الاختيار الحر ضمن الظروف المادية وأشياء العالم الخارجية • فالحريــة التـــي يعتقدها ليست الحرية التي يدرسها العقل العام • فهو يترر عدم وجود سلطة أو قواعد مفروضة علي الرجل في أي نوع من أنواع السلوك • يقول في المشهد الثاني من الفصل الثالث من روايته «الذباب» على لسان أورست الذي يجيب جوبيتر قائلا: لم يكن من الواجب خلقى حرا ٠٠٠ فانك لم تكــد

<sup>(</sup>۱) سارتر: المواتف ص ۲۸ .

تخلقني حتى امتنعت عن أن أكون ملكا لك ، وليس شيء في السماء ، خير مطلق ، أو شخص من الأشخاص ، قادرا على توجيه الأوامر الي • ذلك لأنني انسان ، يا جوبيتر ، وعلى كل انسان أن يخلق طريقه •

ويرى سارتر ان اختيارنا لماهيتنا الفردية متعلق باختيارنا لفاياتنا الشخصية . لأن غاياتنا هي التي تسيطر على اختيارنا من بعد • ان حرية اختيار الفايات تجر وراءها حرية كل قراراتنا الشخصية الغاصة • ولكن كيف نختار همذه الفايات ؟

فلكي نختار الشرف أو اللذة ، المصلحة الخاصة أو المصلحة العامة ، يجب أن نعتمد على مبدأ عام ، والمبدأ العام يفرض نفسه في بديهية شديدة كما يفرض حاصل ٢ + ٢ = ٤ نفسه على الحساب ،

ان الانسان الذي يؤمن بالله يبرر كل عمل من أعماله بالرغبة في تمجيد الذات الالهية • ولكن سارتر لم يتردد أمام هذه العقبة • فقد قرر ، وهو

الذي رد المثل العليا والماهيات أن (١): « اختيارنا لغاياتنا هو أيضا ، يعدث دون نقطة ارتكاز » انه لا مبرر له « فكل مبرر عنده يأتي الى العام عسن طريق العرية نفسها » يعني ذلك أن كلامنا يضع قواعد العق والجمال والغير في حرية تامة مستقلا عن أي مقياس أو أية قاعدة موضوعة من قبل •

والعرية كما يراها سارتر ليست وقف على الأعمال الادارية فقط ، لأن أهواءنا وشهواتنا المتعلقة بالكائن الذي هدانا ، هي أيضا حرة • فهناك مواقف نفسانية نعاول بها البلوغ الى غاياتنا موضوعة من قبل العرية الأصلية « أن خوفي حر ، وقد اخترت نفسي جبانا في هذا الموقف أو ذاك • أذن فلست نفسي بالنسبة الى العرية ، ظاهرة ذات ميزة خاصة (٢) » •

ويذهب سارتر الى أن كل شيء في حياتنا النفسية حرية ، ولكن ، ألا يعنى هذا في الوقت

<sup>(</sup>۱) معنى الوجودية : ص ٣٤ ، الوجود والعدم : سارتر ص ٥٥٨ ،

<sup>(</sup>٢) سارتر: الوجود والعدم ص ٥٢١ .

نفسه أنه ليست هناك حرية ؟ اذا كان كل شيء في حياتنا الداخلية حرا ، فمعنى ذلك ان كلمة العرية لا تحمل المنى نفسه الذي تحمله عند الفلاسفة بل عند العامة من أبناء البشر •

وما دمنا نتحدث عن الوجودية الملحدة لا بد لنا من ايراد ما قاله الدكتور كمال العاج في مقدمته التي عقدها لكتاب جان بول سارتر ه الوجودية مذهب انساني » حول موقف الوجودية من قضية الله \* قال (١) : « من الصعب أن نتحدث عن الوجودية ، اليوم ، دون المرور بموقفها من قشية الله • الوجوديون من هذا القبيل ، فئتان • مؤمنون وملحدون • لن نتكلم عن الأولين لأن آراءهم كلاسية • الملحدون أشيق موضوعا وذلك لسبيين : الوجودية الملحدة تعكس حالة اجتماعية صاخبة في القرن العشرين • سارتر ، الذي يعتبر أبا الوجودية، هو ملحد فاقع ٠ ولا يجوز التحويم على الوجودية : الحديثة ، دون الالتفات الى سارتر ، يصورة خاصة ا

سارتى لم يخف العاده - أعلنه دون مواربة

<sup>(</sup>١) الوجودية مذهب انساني : ص ( ١٦-١٧ ) .

وقد يكون الالعاد من أبرز معيزات بنائه الفلسفي وهذا الالعاد ، عند سارتر ، وعند قسم كبير من الوجوديين ، الدائرين في فلكه ، امتداد لعالة وجدانية سالبة ، لديهم ، هي ذاتها امتداد لعالة اجتماعية سالبة ، لقيد عايشت أوروبا حربين عالميتين طاحنتين ، خلال فترة قصيرة من الوقت ، ذاقت بسببهما الأمرين قتلا وحرمانا ، حداها على الياس الكلي ، لم تعد تؤمن بوجود قيم سماوية حافظة للانسان ، من هنا الرومانسية المتطرفة التي تتميز بها ، انها ردة فعل لكل ايمان عتلاني غر معذب ،

نتف عند سارتر ، الذي يطالع ادبه ، وادب غيره من لفيف الوجوديين ، السائرين في خطاه ، يرى بوضوح ذلك التمرد على السماء ، الذي لم ينتج عن نزوح عقلاني ، أي عن ان الانسان لم يتمكن من التدليل ، ايجابيا ، الى أن الله موجود ، بالعكس ، لقد صدر عن الارادة التي رفضت الايمان به ، والرفض يفترض وجود المرفوض ، اذن الله موجود ، ولكن الارادة ترفضه ، انه الحاد هجومي لا يأبه لبراهين العقل العقلانية (۱) ،

<sup>(</sup>١) سارتر : الوجودية مذهب انساني ص ١٧ .

لسنا بحاجة الى التغلفل ، بعيدا ، في مؤلفات المتسرترين لنرى الحادهم ينبثق ، دون شك ، من ياس وخيبة امل • من الم وتمزق • من غصة في النفس • لا من أرقام ، ومعادلات ، ومقاييس ، ومقولات ٠ أي من تهافت العقل في محاولاته المقلانية الوجودية انفجار عاطفي، بسبب الارادة التي لا تريد لأنها حرة كيل العرية • العرية المطلقة ١ مكــذا يــدعي الوجوديون الملحدون ٠ لا شيء يقيدها لأنها لا تتجزأ • يمنى ان انصاف العريات لا يمكن أن تكوو ٠ العرية حرية في السلب والايجاب أنا حر أيضا أن لا أفعل ما يجب فعله ، والا كنت عبدا لحرية هي ليست بحرية ٠ أن يكون الله موجودا ، أو أن لا يكون ، أمر لا شأن له عند سارتر ٠ على العكس ٠ ان الله موجود ٠ ولكن المهم هو أن أصفع وجوده بحريتي الكاملة » •

## سارتر ينبري للدفاع عن وجوديته:

الاتهامات التي وجهت لوجودية سارتر كثيرة ، ولكن سارتر عندما انبرى للدفاع عنها صنفها بالأمور التالية :

- أ \_ دعوة الوجودية الى الكسل ودفعها الى اليأس •
- ب تنمية الروح الفردية الخيالية التي تبتعد عن
   المجتمع وما فيه من مشاكل •
- ج ۔ استعالة تعقیق أي انتاج يعمل طابع اجتماعي عام ٠
- د \_ اكتفاء الوجودية السارترية بتصوير مظاهر الحياة الحقيرة ، من جبن ، وفسق ، وضعف ، وميوعة ، ونسيانها مظاهر الحياة الأملة التوية التي تؤمن بالمستقبل •
- هـ عدم ايمان الوجودية بالتضامن الاجتماعي •
- و ـ تنكر الوجودية لفكر الله ، وتنكرها للتيم
   الالهية ، وخلوها من مواقف جدية انسانية .
- ذ \_ اعتبار الوجودية اداة للانعلال الاجتماعي لأنها تحول دون أن يصدر أي من الناس حكما على تصرفات الآخرين ، بعيث يكون كل فرد قائما بذاته في مجتمع يحتاج الى التعاون والانضواء الجماعي والمسؤولية المشتركة المتادلة -

وبعد أن صنف سارتر هذه الاتهامات حاول

الرد عليها وتفنيها واحدا واحدا • في كتاب الوجودية مذهب انساني فقال : « أريد هنا أن أدافع عن المذهب الوجودي ، محاولا الاجابة على كل ما يوجه اليه من أنواع الاتهام وشتى الانتقاد » •

ان أول اتهام وجه الى الوجودية هي أنها تدعو الناس الى الكسل وتدفعهم الى اليأس ، فتجرهم بذلك الى عدم السعي والى الخعول ، فكون جميسع المعلول الممكنة لأعمالنا في هذه العياة حلولا صعبة المنال ان لم تكن مستحيلة يدفع بنا الى الانفعاس في شعور من اليأس والقلق الهاديء والجمود ٠٠٠ فامكانية المعل تكاد تصبح معدومة وامكانية الانتاج تصبح بالتالي في مهب رياح الفردية والأحلام والخيالات التي تصورها لنا فلسفتنا الجديدة في الحياة ، هذه الفلسفة التي لا تلبث أن الصبح فلسفة تخيلية وفلسفة بورجوازية تمت الى الترف بصلات كثيرة (1) ٠٠٠ » ٠٠

ويضيف سارتر مدعيا بأن هذا التأثير المذي « تتركه فينا الوجودية وتدفعنا به الى فردية حالمة

<sup>(1)</sup> سارتر: الوجودية مذهب انساني من ٣٥.

لا تعي من مشاكل المجتمع والكون الا ما اتصل اتصالا وثيقا بمستلزمات هذه الفردية أو ما كان أداة طيبة في يدها تسيرها كما تريد لها أهواؤها وغرائزها ٠٠٠ هذا التأثير كان السبب الذي من أجله قام الشيوعيون وأصحاب المندهب الماركسي يكيلون للوجودية أشنع التهم ٠

فقد اتهمنا الماركسيون أننا لم نهتم الا بوصف مظاهر حقيرة من مظاهر الحياة ، وبأننا لم نصور الا الحبان ، والفاسق ، والضميف ، والمائم ، وصاحب الخلق المنحل ، وأننا نسينا الى جانب ذلك مختلف مظاهر الحياة الآملة من المستقبل ، بأننا صورنا الناحية المظلمة من الحياة وعمينا عن أختها المشرقة (1) » •

ويحلل سارتر ما يقوله الناس عن الوجودية بأنها تبشر بالشر ، والبشاعة ، وتنهد الى الأشياء الطبيعية ، فيقول : « • • وعلى اعتبار أننا طبيعيون فاننا حقا لفي دهشة من أنفسنا اذ كيف توصلنا الى أن نغيف الجماهير والمجتمعات أكثر مما

<sup>(</sup>۱) سارتر : الوجودية مذهب انساني ص ۲۸ .

يخيفهم الطبيعيون أنفسهم ، كيف توصلنا الى أن نوصم بما لم يوصم به أي طبيعي لا في عصرنا هذا ولا في غيره ، وهم عندما يقرأون كتاب و الأرض يا لأميل رولا لا يثورون عليه ثورتهم على رواية وجودية ، انهم يظنوننا أكثر يأسا وأعمق تشاؤما من كتاب ككتاب « حكمة الشعوب » ، وانني لأعجب لهؤلاء الناس الذين يعتقدون أننا نمتنع عن مقاومة السلطات ، ولا نثور على القوة ، والطنيان ، ولا نشور على القوة ، والطنيان ، ولا متشائمة انطوائية ، فهل اذا قلنا بارادة سابقة للفعل أو للفكر ، أو بارادة تلازم الفكر على الأقل نكون متشائمين ؟ (1) » ،

ويواصل سارتر دفاعه عن الوجودية فيضيف : « وهل اذا قلنا بأن الوجود سابق للجوهر أو للفكرة المجردة بمعنى : أن الانسان يوجد قبل كل شيء ، فيظهر في الطبيعة بفعل من أفعال المصادفة ، ثم يحدد ويعرف ، هل في هذا القول ما يدعو الى اليأس والكسل والخمول ؟

<sup>(</sup>١) معنى الوجودية ص ٥٠ .

وهل اذا قلنا بأن وجبود الانسان لا يكون في حدود ما يتصوره بل في حدود ما يريده وانه هو خالق نفسه لأنه هو وحده متصور لها ، وأن لله كرامة ليست للعجر والمنضدة وأشيباء الوجبود المادية ، وأنه قوة تتطلع الى المستقبل ، وتندفع قدما الى الامام ، لا تقبل بالاستقرار ، بل تعمل على تحويل نفسها تحويلا تطوريا تقدميا دائما في اختيار حر واستقلال تام و فهل اذا قلنا بهذا كله نكون من دعاة الياس والغمول والكسل ؟

ان الانسان في واقعه هو مشروع يعيش بذاته ولذاته وانه ما شرع في أن يكونه لا ما أراد أن يكونه وقتد يريد الانسان ولكنه لا يحقق ما يريد فاذا حقته فقد شرع في خلق نفسه وتكوين ماهيته وجوهره والانسان بهذا المعنى مسؤول ، لأنه يقابل حقيقة ويبينها ويكونها بوعيه لها ولما حولها من العالم الخارجي في حرية تامة واختيار لا ضغط فيه ولا اكراه وهو حين يختار طريقه مسؤولا انما يختار باسم الانسانية جمعاء ولا اختياره يدفعه الى تعمل كل الذيول والنتاج التي

تعقب هذا الاختيار في حياته العامة والخاصة (١)».

والانسان حسب رأي سارتر مسوول أمام نفسه وأمام الجميع \* « والاختيار المسؤول هو الذي يجعل الانسان فريسة لقلق شديد وكأبة عميقة لأنه يرى من خلال اختياره ونتائجه البعيدة والقريبة » •

والكابة لا تعني الكسل والغوف من العميل النها على العكس من ذلك تدفع الى مزيد من الجهد ومزيد من العطاء وقد عرف جميع المسؤولين من القادة والعلماء والمنتجين قيمة هذه الكابة وعمقها

هل يشك أحد في عمق كآبة القائد المسؤول حين يرسل جنوده الى الموت ؟ رغم الأوامر التي يتلقاها من قيادته ورؤسائه ؟ وهل يشك أحد في عميق كآبة المدير الذي يتصرف بمقدرات واسعة ضغمة حين يصدر قرارا من القرارات ؟ بل هل هناك من يشك في كآبة التاجر حين يقرر شراء كمية مين السلع يقذف بها الى السوق وهو لا يدري على التحديد مصير هذه المستروات ؟

 <sup>(</sup>۱) معنى الوجودية : ص ٥١ . الوجودية مذهب انسائي : مبارتر ص ٥٤ .

أما الاهمال فهو تعبير ه هيديغر المعبب ه ، ويعني به أن الله ليس موجودا • وبتعبير أخر ان القيم المطلقة التي يسميها البعض الغير الأسمى غير موجودة أيضا • فليس هناك نص يتول بأن الغير موجود كتيمة مطلقة وانه لا يجب أن تكذب ، فنعن انما نعيش في عالم لا يوجد فيه قيم بل يوجد فيه وجد فيه رجال فقط •

واذا كان الله غير موجود ، ولا شيء يثبت وجوده ، فليس هناك قيم تيسر تصرفاتنا وتجعلها شرعية • ولا نجد أمامنا أو خلفنا أي نوع من أنواع التشجيع والموافقة ، أو أي عفو عن هفوة • نحن وحدنا دون عقد أو تبرير أو مقياس نستند اليه بل نحن مرغمون على أن نكون أحرارا ، قضت بذلك علينا طبيعة وجودنا وهو ما أسميه : بالجبرية في العرية •

الانسان مخلوق محكوم لأنه ولد دون أن يختار، وهو حر أيضًا لأنه لم يكد يخرج الى العالم حتى وجد نفسه مسؤولا مرغما على الاختيار وعلى تكوين نفسه و حيدا لانسان نفسه وحيدا لا معين له، ولا حكم يتصل في معضلاته التي

تعترضه • والمثل على ذلك : حالة شاب قتل أخوه في الْحرب وأمه في نزاع دائم مع أبيه . وفي حزن دائم على أخيه المقتول • دعاه الواجب الوطنيي للانضمام الى القوات المعاربة في بريطانيا • فماذا يفعل ؟ هل يترك أمه فريسة لمضايقات أبيه وحزنها على أخيه ويزيد في ألمها . وهو عزاؤها الوحيد . فينضم الى التوات المعاربة ؟ أم أنه يبقى الى جانبها فيساعدها على تعمل شدة الحياة الزوجية ويعمل اليها السلوان والعزاء عن أخبه ؟ من هو الذي يحل له هذه المشكلة ؟ هل هي المسيحية ، التي تدفعه الى المعركة باسم حب الآخرين والعمل من أجسل الجماعة البشرية ؟ أم هو « كانت » الذي يقول بضرورة معاملة الناس ، لا على أنهم وسائل بـل غايات ؟ أوليست أمه واحدة من الناس ؟ هل يقضى عليها فينصم الى المحاربين ؟ أم يبقى الى جانبها ؟ لا حل لمضلته في فلسفة « كانت »! أم هي القيم ؟ والقيم غير واضعة ٠ انها متسعة اتساعا لا يتفق مع محدودية الحالة التي ندرسها (١) ٠

<sup>(</sup>۱) معنى الوجودية : ص ٥٣ . سارتر : الوجودية مذهب انساني ص ٥٦ .

واذن لم يبق له غير غريزته وميوله الخاصة • ومعنى ذلك أن يسبر وراء عاطفته • فاذا كان حبه لأمه أقوى من حبه للانضمام الى القوات المعاربة بقى الى جانبها ، والعكس بالعكس » •

ثم يتساءل سارتر : هل هناك قواعد أخلاقيـة شاملة ؟ فيجيب : « الواقع انه ليست هناك قواعد · لقد عرفت شابا التحق بسلك الرهبنة لأنه كان فاشلا • واعتقد أنه غير جدير بتعقيق أي نجاح • وان الوحى قد أتاه يشر اليه بالدخول في السلك اليسوعي • من هو الذي يثبت أن هذا الوحسي حقيقي ؟ وهل صعيح ما يقوله الكاثوليكيون من وجود اشارات خاصة تعين للانسان طريقه ؟ الواقع أنه لا يوجد شيء من ذلك (١) •

ان فشل هذا الشاب قد يقوده الى الثورة لمو اختارها ، والى العمل اليدوى لو رغب فيه • ولكنه اختار سلك اليسوعيين لأنه مسؤول عن نفسه ولأنه وحيد • هذا ما نعنيه بالاهمالية في وجوديتنا •

<sup>(</sup>۱) معنى الوجودية ص ٥٤ ، سارتر : الوجوديسة بذهب انساني ص ۱۱ ، ۱۱ م رايهارى اموال

واليأس في الوجودية لا يعني الا ان كل فرد من الأفراد أمام ممكنات مختلفة • فقد يأتيه صديقه وقد لا يأتيه ، وقد يربح مالا وقد لا يربح • وهي ممكنات غير خاضعة للمقاييس في يعتمد عليها كل الاعتماد • لهذا لا يستطيع الانسان أن يوكل أي أمر من أموره الى غيره • فاذا فعل فانه غير واثق من تحقيق الأمر • ان عليه أن يشرف هو شخصيا على كل حاجة من حاجاته • فهو اذن في يأس دائم من المكنات الخارجية •

وقيمة الانسان هي فيما يقوم به من أعمال • ان قيمة الشاعر راسين هي مجموعة ما أنتجه • أما القيمة التي تعمل ولا تفعل ولا تتحقق فليست قيمة على الاطلاق •

واذن فحياة الانسان هي الانسان • فاذا قلنا لك: «لست الاحياتك» • فاننا لا نعني ان الفنان فاقد لكل قيمة الا قيمة انتاجه الفني فقط • فقد تدخل أشياء أخرى في تقدير قيمته • وجل ما نقصده ان قيمة الانسان هي فيما يهتم له ويسمى اليه ويؤديه من الأعمال ويقيمه من الملاقات • وهنا يزول اتهامنا بالتشاؤم ليحل محله اتهام بالتفاؤل الشديد • نعم ، الوجودية نظرية تفاؤل ، لأنها لا تجعل للانسان أملا الا في السعي والعمل ، وهنا نستطيع أن نعتبر أنفسنا أمام نظرة عملية انضوائية (١) » •

ويضيف سارتر محددا نقطة الانطلاق الوجودية قائلا: « ونقطة الانطلاق عند الوجوديين هي ذاتية الفرد • بمعنى ان هناك حقيقة وحيدة تقسرر ( انني أفكر فاذن أنا موجود ) • وهي لا تعني غير ان نعى أنفسنا بأنفسنا ودون أية واسطة •

ووعينا لأنفسنا هو وعي للأخرين ، لأن وجود الآخرين شرط لوجودنا ولمعرفتنا لأنفسنا بعيث نوجد عالما آخر هو عالم ما فوق الذاتية ، فيه يقرر الانسان ماهيته وماهية الآخرين واتصالنا بالآخرين في ظروفهم الخاصة وظروفهم التاريخية يجمل من كل اجراء لنا أو مشروع نعمل على تحقيقه شيئا ذا قيمة عامة أو كونية شاملة .

واذن فان الموقف الذي نتخذه حين نختار أنفسنا ونخلق ماهيتنا ونقرر أعمالنا هو موقف ذاتمي

<sup>(</sup>۱) معنى الوجودية : ص ٥٥ .

وموقف كوني شامل وانساني أيضا · واتخاذ الموقف الفردي لا يتم على أساس فوضوي · وهو ليس يشير اليه بالدخول في السلك اليسوعي ؟

واتخاذ الموقف الفردي لا يتم على أساس فوضوي و هو ليس نزوة من النزوات كما يقول أندريه جيد ، بل اختيار مسؤول ، والمشل على ذلك : انني باعتباري رجلا ذا حيوية جنسية أختار اقامة علاقات مع امرأة من النساء و والملاقة هذه هي تعطيني أطفالا و واختياري هذا يجملني مسؤولا أمام نفسي وامرأتي والاطفال ثم الانسانية كلها و لقد انضويت وجعلت الانسانية منضوية

والعقيقة التي لا شك فيها أبدا أن الأخلاق الوجودية أخلاق تقوم على الخلق والابداع والانسان هو الذي يغتارها وهو يغتار ليحسن موقفه والتحسين في نظرنا يعني التقدم وهو يتأثر بغيره حين يغتار ولكن هذا التأثير لا يحول دون أن يكون مسؤولا عن اختياره ، فاذا اقتنع بأن اختياره هو نتيجة لموامل أخرى خارجية من قدر أو حتمية تسيطر عليه هرب من حريته وخشي

تعمل مسؤوليته وألقى تبعة أخطائه على الآخرين و نَعَن أحرار في الاختيار لا نغتار غير العرية و أذ أن العرية مرغمة على اختيار العرية والعرية ليست فردية بل عامة وان اختيارنا لعريتنا يعني اختيارنا لعرية الآخرين (١)

أما الكاثوليكيون الذين يزعمون خلو أخلاقنا من الجدية • وأننا بها ناخذ باليمين ما نعطي أنفسنا باليسار • فهم مع الأسف الشديد لم يدركوا حقيقة تفكيرنا الاخلاقي • لقد حذفت فكرة الأب الخالق ووضعت مكان هذا الأب شخصا ، انسانا يخلق القيم الاخلاقية • واذا قلت : ان الانسان يخلق القيم فانما أعني ان الحياة من الناحية المبدئية خالية من كل طعم ومن كل معنى (٢) » •

وعندما يتحدث سارتر عن النزعة الانسائية في نظر الوجودية يرى أنها ذات مفهومين : « المفهوم الأول هو الذي يجعل من الانسان هدفا ساميا لكل جهد فينادي مع كوكتو قائلا : ( الانسان عظيم

<sup>(</sup>۱) معنى الوجودية س ٥٦ .

<sup>(</sup>٢) الوجودية بذهب انساني : سارتر ص ٨٨ .

رائع) • قالها كوكتو في قصته ( ثمانين ساعة حول المالم) تحدث فيها عن عظمة الانسان وروعة نتاجه • وفي هذا النوع من التمجيد فخر بأعمال الآخرين • وهذا يعني أن قيمة الانسان • كل انسان ، هي نتيجة لأعمال بعض أفراد الانسان • وهي نظرية متناقضة سخيفة •

أما المفهوم الثاني وهو المفهوم الوجودي فهو كما يلى :

يبقى الانسان دائما خارج ذاته وهو ببقائه خارج ذاته بعيسدا عن نفسه يحيى الانسان و باحتفاظه بهذه الحركة الفوقية يستطيع أن يعيش ويوجد وهو لا يبلغ انسانيته الا بتفوقه الدائم على نفسه والتسابق لا يكون الا بين الانسان والانسان والواقع أنه ليس هناك غير فضاء واحده و فضاء الانسانية ، فضاء الذاتية الانسانية .

فالانسانية الوجودية اذن عملية تفوق دائم على الندات • وهي لا تعني أن الله هو الفوقية المطلقة • التي نندفع نحوها • فليست هناك فوقية مطلقة • بل عمليات تفوق دائمة • وهي انسانية لأنها من

صنع الانسان • فلا مشرع له غير نفسه • وهـو وحده خالق القيم وباعث الحياة في كل ما يختاره حرا من الأعمال •

مما سبق يتبين لنا ان كل ما وجه الينا من انتقادات ليس غير انتقادات ظالمة • فليست الوجودية غير محاولة تعتمد الالعاد مبدأ تنطلق منه لبلوغ كل النتائج الممكنة • وهي لا تلقي الانسان في غياهب اليأس القاتل • أما اذا اعتبر البعض العادنا بالله يأسا فالوجودية يأس شديد عميق • انها لا تسعى للتدليل على وجود الخالق • بل تكنفي باثبات أن شيئا من الوجود لا يتغير لو وجد هذا الخالق • فهو عاجز عن أن يحدث أي تبديل فيه (۱) » •

ويعرض أخيرا سارتر لخلاصة مشكلة الوجودية فيقول :

« ليس مهما أن تؤمن بوجود خالق • والمشكلة ليست مشكلة وجوده أو عدمه • انما المشكلة هي

<sup>(</sup>۱) معنى الوجودية ص ۵۸ .

الانسان ، الانسان الـذي يجـب أن يجد نفسـه الفنائعة ، وأن يقتنع باستحالة وجود قوة غير قوته تستطيع أن تحرره » •

## سارتر والدفاع عن المثقفين:

دافع الفيلسوف الفرنسي جان بول سارتر عن المثقفين وشرح أوضاعهم في المعاضرة الأولى مسن كتابه « دفاع عن المثقفين » فقال عن وضع المثقف : « ان لم نأخذ بعين (١) الاعتبار سوى المأخذ التي توجه الى المثقفين ، فلن نجد مناصا من القول بأنهم مذنبون كبار • وانه لمما يلفت النظر ، بالأصل ، أن تكون تلك المأخذ واحدة في كل مكان • فعين قرأت ، في اليابان على سبيل المثال ، العديد من مقالات الصعافة والمجلات اليابانية ، المترجمة الى مقالات الصعافة والمجلات اليابانية ، المترجمة الى انفهم منها أنه قام طلاق ، بعد عصر ميجي (١) ،

<sup>(</sup>۱) سارتر : دفاع عن المثنين من ۹ نرجمة جسورة طرابيشي .

 <sup>(</sup>۲) عصر ميجي : عصر الامبراطور موتسوهينو ( ۱۸۹۷ - ۱۹۱۲ ) الذي ونسع حدا لعهد الاقطاع وادخل الحنسارة الغربية الى اليابان .

بين السلطة السياسية زالمتقفين • أما بعد الحرب . ولا سيما بين ١٩٤٥ و ١٩٥٠ . فيقال انهم أمسكوا بزمام السلطة السياسية وأحدثموا أذى وضررا عظيما • كذلك ، فإن من يقرأ صعافتنا في العقبة ذاتها يساوره الاعتقاد بأنهم حكموا فرنسا وتسببوا في مصانب وكوارث عديدة · ولا غرو ، فقد كانت المرحلة ، عندكم وعندنا على حد سواء ، مرحلة اعادة تجييش المجتمع وعسكرته لصالح العدرب الباردة غب نكبة عسكرية ( نسمى نكبتنا نصرا ، وتسمون نكبتكم هزيمة ) • ويبدو أن المثقفين لم يفهموا شيئا من تلك السيرورة • فهم يدانون عندكم وعندنا على حد سواء للأسباب العنيفة والمتناقضة نفسها قد تقولون انهم خلقوا ليحافظوا على الثقافة ويصونوها وينقلوها ، وانهم بالتالي محافظون في الجوهر والماهية ، ولكن قد تضيفون أنهم أخطأوا وحادوا عن جادة الصواب وخدعموا بعضهم بعضا فيما يتعلق بوظيفتهم ودورهم اوأنهم أصبحوا انتادا وسلبيين ، وأنهم لم يروا غير الشر في تاريخ بلادهم لتهجمهم المتواصل على السلطة • ومن هنا ، يكونون قد أخطأوا وخدعوا بعضهم بعضا بصدد كل شيء ، ومع ذلك ما كان عليهم من

تثريب لولا أنهم خدعوا الشعب في الظروف الهامة كافة -

خدعوا الشعب! هذا معناه أنهم حملوه على أن يدير ظهره لممالحه بالذات • فهل يملك المثقفون اذن سلطانا معينا يضارع سلطان الحكومة ؟ كلا ، فما أن يبتعدوا أو يعيدوا عن النزعة المحافظة الثقافية التي تحدد عملهم ووظيفتهم ، حتى يوجه اليهم اللوم والتقريب على سقوطهم في مستنقب العجز والخور: من يصغى اليهم؟ وعلى كل ، انهم ضماف بالطبيعة : فهم لا ينتجون ، وليس لهم الا أجرهم أودا لعياتهم ، وهذا ما يجردهم من كل امكانية للدفاع عن أنفسهم في المجتمع المدنسي وفي المجتمع السياسي على حد سواء ٠ ها هم أولاء اذن عديمو الفعالية ، متذبذبون • ونظرا الى افتقادهم كل سلطة اقتصادية أو اجتماعية ، تراهم يعدون أنفسهم نخبة مدعوة الى تقييم كل شيء والحكم عليه . والحال أنهم ليسوا كذلك • ومن هنا مصدر نزعتهم الاخلاقية والمثالية ( فهم يفكرون كما لو أنهم يعيشون من الآن في المستقبل البعيد ،و يحاكمون عصرنا من وجهة نظر المستقبل المجردة ) •

نأهيك عن مزعتهم الدوغمائية • فهم يصدرون عن مباديء مجردة لا تقع تحت لمس ليقرروا سا ينبغى فعله ويتوجب عمله (١) • والمقصود بذلك هنا ، بالبدامة ، الماركسية • وهكذا يقع اللائمون في تناقض جديد سا داست الماركسية نتعارض التناقض لا حرج منه لأنه يسقط على المثقفين • وعلى كل حال ، يتمثل الرد عليهم في واقعيمة السياسيين : ففيما يخون المثقفون وظيفتهم ومبرر وجودهم ، ويتلبسون و الروح النافية دوما وأبدا »، عمل رجال السياسة بتواضع ، عندكم شأنهم عندنا، على اعادة بناء البلاد التي عاثبت العرب فيها فسادا ، مبرهنين بذلك على نزعة تجريبية حكيمة ، مرتبطة على وجه التحديد بالتقاليد ، وفي بعض الحالات بالممارسات ( والنظريات ) الجديدة القادمة من العالم الغربي ، ومن وجهة النظر هذه تشمل أوروبا وتغالى أكثر من اليابان ؛ فأنتم ترون في المثقف شرا ضروريا ، اذ لا مناص من وجودهــم للحفاظ على الثقافة ولنقلها واغنائها ، ولئن لم

<sup>(</sup>١) سارتر : دناع عن المثقفين من ١٠ ، ١١ ،

يكن هناك مفر من أن يكون بعضهم كالشاة الجرباء، فأنه يكفي أن يحارب تأثيرهم السيء ويكافح • أما عندنا فالتبشير قائم على قدم وساق بموتهم \* فتحت تأثير أفكار أسركية تطلق التكهنات بسزوال هؤلاء الناس الذيسن يدعون معرفة كل شيء وتتنبأ باضمحلالهم ، لأن تقدم العلم سيغضي ، لا محالة ، الى الاستغناء عن هؤلاء الموسوعيين المزعومين بفرق من البائحين المتخصصين صارم التخصص •

ترى هل في الامكان أن تنجد معنى مشتركا لجميع هذه الانتقادات بالرغم من تناقضاتها ؟ بلي • لنقل آنها جميعها تستلهم وتستوحى مأخذا رئيسيا جو هريا هو ذاك الذي يزعم أن المثقف انسان يتدخل ويدس أنفه في ما لا يعنيه ويدعى أنه يعسارض ويناقض مجمل العقائق المكتسبة وأنماط السلوك التي تستوحيها ، وذلك باسم تصور اجمالي عن الانسان والمجتمع ، وهو اليوم تصور مستحيل وبالتالي مجرد وزائف ، ما دامت مجتمعات النمو والازدهار تتمدد بتنوع فائق في أنماط العياة والوظائف الاجتماعية والمشكلات العينية • والعال أنه لا مرية في أن المثقف انسان يتدخل ويدس أنفه في ما لا يعنيه • بل هذا أمر لا مرية فيه الى درجة

شاعت معها عندنا وذاء لفظة المثقف ، المطبقة على الأشخاص ، بمعناها السلبي في عهد قضية دريفوس. ففي نظر الفريق المناوىء للدريفوسيين كانت مسألة ادانة الكابتن دريفوس أو تبرئة ساحته من صلاحية المحاكم المسكرية ، وفي المقام الأخير من صلاحية هيئة الأركان أما الدريفوسيون فقد تجاوزوا صلاحيتهم بتوكيدهم براءة المتهم • وهكذا يبدو المثقفون في جملتهم ، وفي الأصل والمنشأ ، مجموعة متنافرة من أناس نالوا بعض الشهرة لتجليتهم في أعمال ذات صفة فكرية ( العلوم الرياضية ، العلوم التطبيقية ، الطب ، الأب ، الخ ) ، ولكنهم استغلوا هذه الشهرة ليتخطوا حدودهم المعلومة ولينتقدوا المجتمع والسلطات القائمة باسم تصور اجمالي ودوغمائي ( مبهم أو واضح ، أخلاقي النزعــة أو ماركسى ) عن الانسان •

لو أردتم مثالا على هذا التصور الشائع للمثقف ، لقلت أن صفة « المثقف » لا تطلق على علماء يعملون في حقل انشطار الذرة لتطوير أسلعة الحرب الذرية وتحسينها : فهم محض علماء ، لا أكثر ولا أقل • ولكن أذا ما أنتاب هؤلاء الملماء أنفسهم الذعر لما تنطوي عليه الأسلعة التي تصنع

بفضل جهودهم وأبحاثهم منطاقة تدميرية افاجتمعوا ووقعوا بيانا لتحذير الرأي العام من استخدام القنبلة الذرية ، غدوا من فورهم مثقفين • وذلك ، بالغمل ، لأنهم : أولا تجاوزوا صلاحيتهم ، علمي اعتبار أن صنع قنبلة شيء والحكم على استعمالها شيء أخر ٠ ثانيا استغلوا شهرتهم أو الصلاحية المعطاة لهم ليتعدوا على الرأى العام ، مخفين (١) بذلك الهوة السحيقة التي تفصل معارفهم العلمية عن التقيم السياسي اللذي يجرونه انطلاقا ملن مبادىء أخرى للأسلحة التي يخترعونها - ثالثا لا يدينون في الواقع ، استخدام القنبلة لاكتشافهم فيها عيوبا تقنية ، بل يدينونه باسم نظام من القيم قابل كل القابلية للنقض والدحض ، وضابطــه الأعلى ومعياره الأسمى الحياة البشرية •

ما قيمة هذه المآخذ الاساسية ؟ أهي مطابقة للواقع ؟ العق أننا لا نستطيع البت في ذلك من دون أن نعاول أولا معرفة ما المثقف » \*

<sup>(</sup>١) سارتر : الدماغ عن المتقفين من ١٣ 6 ١٣ -

## ماهية المثقف عند سارتر ؟ :

وبعد أن ينتهي سارتر من استعراض وضعط المثقف كما يراه بالفعل ينتقل الى ماهية هذا المثقف ما دام المثقف يلام على تجاوزه صلاحيته ، فيرى أنه بمفهومه : « يمثل حالة خاصة من جملة أشخاص يتحددون بوظائف معترف بها اجتماعيا \* لننظر ما يعني ذلك \*

تنطوي كل ممارسة على عدد من الآنات أو المراحل • فالعمل ينفي جزئيا ما هو كائن (على اعتبار أن الحقل العملى يمثل وضعا مطلوبا تغيره) لصالح ما ليس بكائن (غاية مطلوب بلوغها، اعادة توزيع معطيات الوضع الأولى لاعادة انتاج العياة في خاتمة المطاف ) • ولكن هذا النفي كشف، وهو يترافق بتوكيد وجزم واثبات لأن ما هو ليس بكائن يدرك ويعقل ويحقق عن طريق ما هو كائن ، ومن الواجب أن يكون الادراك الكاشف لما هو كائن بدءا مما ليس بكائن دقيقا كل الدقة المكنة لأن المفروض فيه أن يجد في ما هو معطى الوسيلة لتحقيق ما ليس بمعطى بعد ( ان المقاومة المطلوبة من مادة من المواد تنكشف وتستيان بدلالة الضغط

الذي ينبغي أن تعرض له ) • هكذا تشمل الممارسة على أن المعرفة العملية التي تميط اللثام عن الواقع وتتجاوزه وتصونه وتغره معاء وعلى هذا المستوى يتحدد مكان البحث والعقيقة العملية المفهومة علي أنها ادراك للكائن من حيث انطواؤه على امكانية تغييره الموجه ٠٠ فالعقيقة ترقى اللي مصاف الكينونة بدءا من (١) الثلاكينونة ، والى مصاف العاضر بدوا من المستقبل اللعظلي • ومن جهة النظل هذه يكون النشروع المعقق ببمثابة تعقيق للامكانينات المكتشفة ( اذا انتقلت على اللجسر المرتجل ارتجالا الى المضفة الأخري من النهر ، تَكُون المادة المختارة واللجمعة قد قست المقاومة المتوقعة ) - وبناء على ذلك ، فان الممرقة العلمية ابتكار واختراع في المقام الأول -فحتي تكتشف الامكانيات وتستغدم وتوضع على المحك ويتم تحقيقها ، فلا مناص أولا من أن تبتكر وتخترع، وكل انسان، يهذا المعنى، مشروع: فهر خلاق لأنه يبتكر ويخترع ما هو كائن أصلا بدءا مما ليس بكائن بعد ، وعالم لأن التجام لن يحالفه من دون أن يحدد بكل ثقة ويقين الامكانيات

<sup>(</sup>١) سارتر : التفاع عن المثقفين من ١٤ .

التي تتيح المجال أمام انجاز المشروع على الوجه المرام ، وباحث ومناقض ( لأن للغايّة المفترضــة تشر بصورة أولية الى وسائلها ، وذلك بمقدار ما تكون هي نفسها مجردة ، وعلى اللانسان أن يبحث عن الوسائل المينية ، وهذا معناه (أن عليه أن يعدد الغاية عن اطريقها وأن يغنيها أحيانا ببأن يجعلها تحيد عن خط مسارها • وهذا يعنبي الله ينضع الغاية عن طريق الوسائل موضع سؤال واستفهام كما يضع الوسائل عن طريق الغاية الموضع غفسه الى أن تصبح الغالية الوحدة الدامجة للوسائل المستعملة ) • وعند هذه الليحللة ، يتوجب عليه أأن يغير ما اذا كانت المسألة و تستثلمل مشقتها ، وبميالرة أخرى ، ما اذا كانت الفاية اللدامجة منظورا اليها من بوجهة نظر اجمالية هي وجهة نظر العياة ، تستأهل ضخامة تحويلات الطاقة التي ستحققها ، أو اذا شئتم ، ما اذا كان الكسب يعادل ما سينفق من طاقة • ذلك أننا نعيا في عالم الندرة اللذي يبدو فيه كل انفاق ، من هذه الزاوية أو تلك ، وكأنه تبذير •

يتيع تقسيم العمال الجال ، في المجتمعات الحديثة ، أمام اعطاء فئات شتى المهام المختلفة التي تشكل ، في حال اجتماعها والتئام شملها ،

الممارسة (١) • كما أنه يتيح المجال ، في الميدان الذي يعظى باهتمامنا هنا ، أمام تكوين اختصاصيين في المغرفة العملية » •

ومن ثم ينتقل سارتر الى كيفية فهم المثقفون فهما أفضل وأشمل ، فيلقى نظرة على الكيفية التي ظهروا قيها في قرنسا فيقول : ﴿ فَحَتَّى الْقُرَنُ الرَّابِعَ عشر على وجه التقريب كان الاكليركي ــ رجــل الكنيسة \_ حائزاً ، هو الآخر ، على العلم والمعرفة • وما كان البارونات ولا الفلاحون يعرفون القراءة • وكانت القراءة من اختصاص الاكليركي ، بيد أن لكنيسة سلطانها الاقتصادي ( ثروات هائلة ) وسلطانها السياسي (كما ثبرهن على ذلك الهدنة الالهية التي فرضتها على الاقطاعيين وعرفت كيف توفر لها الاحترام والتوقير في معظم الحالات ) والكنيسة ، بصفتها هذه ، حارسة وقيمة على ايديولوجيا معددة همى المسيعية • التي تنطق بلسانها وتلقتها للطبقات الأخرى • وكان الاكليركي وسيطا بين السيد النبيل والفلاح وكان يمكنهما

<sup>(</sup>١) سارتر " دفاع عن المتتنين من ١٥ .

من الاعتراف أحدهما بالاخر من حيث أنهما صاحبه (أو يخيل اليهما أنهما صاخبا ) (1) ايديولوجيا مشتركة • وكسان يعافظ على العقائد الدينيسة ويرعاها ، وينقل الموروث ويكينه ويلائمه مسع الأوضاع المستجدة • وما كان في وسعه ، بصفته رجل كنيسة ، أن يكون اختصاصيا من اختصاصيني العلم والمعرفة • وكائت الصورة التي يتخيلها للعالم ومعيره في كون تغلفه القدامة يأسره ، وتحدد ومعيره في كون تغلفه القدامة يأسره ، وتحدد تسلسل المراتب الاجتماعية ، وتصبر في الوقعت نقسه عن وعني الكنيسة المظبقي •

ويظهر اختصاصي المعرفة العملية الى حيث الوجود مع تتو البورجوازية وتطورها • فهده الطبقة من التجار تدخل ، فور تكرنها وتشكلها ، في نزاع مع الكنيسة التي تعيق مبادئها ( السعر المعادل ، وادانة الربا ) تطور الراسمالية التجارية • بيد أنها تتبنى مع ذلك وتعتنق وتصون ايديولوجيا الأكليركيين ، غير مبالية ولا مكترثة بأن يكون لها

<sup>(</sup>۱) سارتر : دفاع المتنفين من ١٦ .

ايديولوجيتها الخاصة بها • الا أنها تختار من بين أبنائها مساعدين تقنيين وذائدين عن حياضها • فالاساطيل التجارية تستسوجب وجود علماء ومهندسين ، والمحاسبة المزدوجة ولو في شطر منها علماء الرياضيات ، والملكية الفعلية والمقود تستلزم تضاعف عدد رجال القانون وتكاثرهم ، والطب ينمو ويتطور ، ويكون التشريح أصل الواقعية البورجوازية في الفنون (۱) » •

وعندما ينتهي سارتر من استعراض ظهرر اصعاب المعرقة العلمية الى حيز الوجود مع نصو البورجوازية وتطورها • يرى أنه ما كان في وسع أي تكييف للأيديولوجيا المقدسة أن يحظي بقبول البورجوازية التي ما كانت مصلحتها تتمثل الا في نزع الصنة المتدسة عن سائر القطاعات المعلية • ويخلس الى التول : « وزبدة الكلام ، لم يقعل النلاسنة من شيء يتعدى أو يختلف عما يلام عليه المتنفون اليوم : فقد استخدموا مناهجهم وطرائقهم لهدف آخر غير الهدف الذي كان يفترض فيها أن

<sup>(1)</sup> المسدر نفسه من ١٧ .

توصل اليه ، أي لتُكوين ايديولوجيا بورجوازية مبنية على العلموية الميكانيكية والتعليلية - ترى هل ينبغي أن نرى (١) فيهم أوائل المتقفين ؟ نعم و لا - فالواقع أن الارستقراطيين هم الذين كانوا يلومونهم ، في ذلك العصر ، على تدخلهم ودسهم أنوفهم في ما لا يعنيهم • وكذلك أحبار الكنيسة • ولكن ليس البورجوازية ، وهذا لأن ايديولوجيتهم لم تكن مستقاة من العدم: فقد كانت الطبقة المبورجوازية . تنتجها في حالتها الخام والمشتتة في ممارستها التجارية وعن طريقها ، وكانت تــدرك أنها بمسيس العاجة اليها لتعي ذاتها سن خلال الاشارات والرموز ، ولتذيب ولتحطم ايديولوجيات الطبقات الاجتماعية الأخرى • وهكذا بدا الذلاسفة وكأنهم (٢) مثقفون عضويون بالمعنى الذي تحدث عنه غرامشي : فقد أخذوا على عاتقهم ، همم المتحدرين من صلب الطبقة البورجوازية ، أن يعبروا عن الروح الموضوعية لهذه الطبقة • مسا مصدر هذا التوافق العضوي ؟ مرده أولا إلى أنهم

<sup>(</sup>١) مسارتر : دماع عن المنقفين ص ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) الصدر نفسه من ٢١ .

ينعدرون منها ، يركبون موجة نجاحاتها ، يتمثلون عاداتها وفكرها ، ومرده ثانيا ، وبوجه خاص ، الى خركة البعث العلمي ، العملي ، وحركة الطبقة الصاعدة تتوافقان وتتزامنان وتتطابقان • فروح النقض والرفض ، ونبذ مبدأ السلطة والعقبات الميقة لحرية التجارة ، وشمولية القوانين العلمية وعموميتها ، وعمومية الانسان بالتمارض مع المخصوصية الاقطاعية : ان هذه المنظومة من القيم والأفكار ــ التي تفضي في نهاية المطاف الى الصيفتين التاليتين : كل انسان بورجوازي ، وكل بورجوازي انسان حصد المسان حصد الانسانية

ويواصل سارتر حديثه عن عصر البورجوازية الدهبي حيث كان الفلاسفة الذين ولدتهم وربتهم وكونتهم البورجوازية ، يكافحون ، بموافقتها ، في سبيل ابراز ايديولوجيتها الى حيز الوجود \* و ولكن الزمن نأى بذلك العصر \* فالطبقة البورجوازية تتربع اليوم سدة السلطة ، ولكن لم يعد في مستطاع أحد أن يعدها طبقة عامة شمولية \* وحده يكفي أحد أن يعدها طبقة عامة شمولية \* وحده يكفي ليجعل من انسانيتها مذهبا باليا بائدا \* ناهيك عن أن هذه الايديولوجيا ، الكافية في عهد الرأسمالية

العائلية ، ما عادت تلائم ولا توافق زمن الاحتكارات الا أنها ما تزال على قدميها صامدة : فالبورجوازية تصر على الادعاء بأنها انسانية النزعة ، والغرب تسمى باسم « العالم العر » ، الغ و بيد أن أحفاد الفلاسفة غدوا مثقفين في الثلث الأخير من القرن التاسع عشر ، ولا سيما منهذ أن ثارت قضية دريفوس و فما معنى ذلك ؟

انهم ما يزالون يساقون ويجيشون من صفوف تقديي المعرفة المملية و ولكن لا سناس ، لتحديدهم و تعريفهم ، من تعداد الخصائص و الصفات الراهنة لهذه الشريحة الاجتماعية (١) » •

وينتهي سارتر من تحليله للمعرفة العملية ، والتأهيل الايديولوجي ، والتقني للاختصاص في المعرفة العملية ، زنظيم العلاقات الطبقية بصورة آلية الى التول بأن كل تقني من تقنيي المعرفة مثقف بالقوة ، وذلك ما دام يتعدد بتناقض هو في الكنه والجوهر عراك دائم في داخله بين تقنيته الشمولية النزعة والايديولوجيا السائدة ، بيد أن التقني

<sup>(</sup>۱) سارتر : دناع عن المنتفين س ۲۲ .

لا يندو مثقفا بالفعل بناء على محض قرار: فهذا أمر منوط بتاريخه الشخصي الذي يمكن أن (1) يفجر فيه التناقض الذي يميزه عن غيره ، والحق أن مجمل الموامل التي تنجز تحوله هي عوامل ذات طابع اجتماعي في التحليل الأخير .

#### سارتر والأسطورة الثورية:

<sup>(1)</sup> دماع عن المثنين س ٣٢ .

أو رقف تنفيذ (١) اللامسولية المنوحة الى أبناء الأسر • أما النسال فيمبرون بغير مرحلة انتقال من المراهقة الى عمر الأرجال • ويبدو أن عصرنا الناتج عن تذويب النبورجوازيات الأوروبية يذيب هــو أيضا هذه اللرحلة الميتافيزيقية والتجريدية التي يقال عنها هائما انه من الضروري أن تمر • وأغلب تلاميذي االسابقين تزوجوا في سن مبكرة خجلا من نبابهم ومن البقاء تحت الطلب وفقا للموضية القديمة • وهكذا أصبحوا آباء أسر قبل أن ينتهوا من دراساتهم • وهم يتلقون في نهاية كل شهر مبلغا من الله من أسرهم ولكنه لا يكفى • وعليهم أن يعطوا دروسا ، وأن يؤدوا بعض الترجمات أو يعلوا مؤقتاً محل آخرين في عملهم • فهم أنصاف عمال يقارنون من جهة بالأجرات ومن جهة أخرى بعمال المنازل • ولم يمودوا يجدون الوقت ، كما كنا نفمل ف مثل سنهم ، للعب بالأفكار قبل التشيع لاحداها • فهم مواطنون وآباء ويقومون بالانتخاب ولا بد لهم أن يلتزموا • أليس هذا شرا ، قد يكون مناسبا أن يطلب اليهم الاختيار مباشرة: مع الانسان أو ضده،

<sup>(</sup>١) سارتر: المادية والثورة ص ٥ .

ومع الجماهير أو ضدها • ولكن تبدأ المسوبات اذا أخذوا بالجانب الأول • اذ يغريهم ذلسك بضرورة الانسلاخ من ذاتيتهم ٢ واذا أرادوا عمل ذلك ، يوصفهم لا يزالون داخل الاطار ، فسيترتب موقفهم على دوافع ما باتت ذاتيمة • وهم يتبادلون الاستشارات قبل أن يلتوا بأنفسهم الى الماء • وفي لمحة تأخذ الذاتية قدرا أكبر من الاهتمام في أعينهم حتى يتدبروا هجرانها في جدية أكثر \* ويقررون في غضب أن مفهوم الموضوعية لم يفتأ ذاتيا . وهكذا يدورون في داخل أنفسهم بغير أن يستطيموا أن يتعيزوا لأحد الجوانب ، ويأخذون قرارات كما لو كانوا يقفزون وأعينهم مغمضة لنفاد صبرهم أو لتعبهم • ولا ينتهرن عند ذلك ، وانما يطلب اليهم عندئذ أن يختاروا بين المادية والمثالية • ويصدر اليهم التنبية بأنه لا يوجد حل وسط ، واذا لمم يختاروا أحد الطرفين ، فسيكون معنى ذلك اختيار الطرف الثاني ، ولكن يبدو لغالبيتهم ان مباديء المادية خاطئة فلسفيا • ولا يستطيعون أن يفهموا كيف تستطيع المادة أن تكون سببا في توليد فكرة المائدة • ويؤكدون مع ذلك أنهم يرفضون المثالية بكل قواهم وهم يعلمون أن هذه الفلسفة تقوم

مقام الأسطورة بالنسبة (١) الى الطبقات المالكة ، وأنها ليست فلسفة صارمة ، ولكنها مجرد تفكير غامض يحجب الحقيقة أو يمتصها من الفكرة . ويجاب عليهم حينئذ « لا يهم ، فما دمتم غير ماديين فأنتم اذن مثاليون على الرغم من أنفسكم . واذا خالفتم حيل الجامعات الفاسدة ، ستكونون ضحايا لوهم أكثر دقة وبالمثل أكثر خطورة » .

وهكذا يصبح شبسان اليوم مطساردين حتسى
افكارهم التي تتعرض جذورها للسعوم وكأنسا
حكم عليهم أن يخدموا رغم أنوفهم فلسفة يمقتونها،
او أن يتبنوا خضوعا للنظام مذهبا لا يستطيعون
الايمان به و هكذا فقدوا عدم الاكتراث الذي كان
من أخص خصائص عمرهم دون أن يبلغوا يقبين
العمر الناضج و وهم لم يعودوا في متناول اليد،
ومع ذلك لا يمكنهم الالتزام ويبقون عند باب
الشيوعية دونأن يجرؤوا على الدخول أو الابتعاد وهم غير مذنبين و فالغلطة ليست غلطتهم اذا كان
اولئك الذين يعلنون عبن أنفسهم اليوم مسن

<sup>(</sup>١) سارتر: المادية والثورة ص ٦ ، ٧ .

أنصار (۱) الديالكتيك يريدون أن يفرضوا عليهم الاختيار بين نقيضين ، وأن يدفعوا بعيدا بمركب الموضوع أو بمؤتلف الدعوى التي تضم كلا النقيضين احتقارا منهم لكل ما هو جزء ثالث أو جزء وسط وما داموا مخلصين اخلاصا عميقا ، وما داموا يأملون في تقدم النظام الاشتراكي ، وما داموا مستعدين لخدمة الثورة بكل قواهم . فستكون الوسيلة الوحيدة لمعاونتهم هي ، التساؤل معهم ما اذا كانت المادية وأسطورة الموضوعية مطلوبتين فعلا باسم الثورة ، وما اذا لم يكن هناك تغاير بين الفعل الثوري و بين مفاهيمه و أتجه اذن نعو المادية وأخذ على عاتقي من جديد مهمة فحصها و

يبدو ان أول خطواتها هو انكار وجمود الله وانكار الفائية العلوية • وثاني خطواتها همي ارجاع حركات الروح الى الحركات المادية ، والثالثة هي استبعاد الذاتية مع تحويل العالم وفيه الانسان الى نسق للأشياء المترابطة فيما بينها بعلاقات كلية • وأنا أستنتج هنا بمنتهى الاخلاص ان هذا المذهب ميتافيزيتي (تابع لما وراء الطبيعة) وان

<sup>(</sup>١) سارتر : المادية والثورة ص ٧ .

الماديين ميتافيزيقيون (من أنصار ما وراء الطبيعة) فيطلبون الى التوقف ويقولون أنني مخطىء • فهم لا يمقتون شيئا كما يمقتون الميتافيزيقا • وحتى الفلسفة نفسها ليس من المؤكد أنها تعوز القبول لديهم • ويعبر السيد نافيل عن المادية الجدلية بقوله : « انها التعبير عن الاكتشاف التقدمي للتفاعلات في العالم ، وعن الاكتشاف الذي لا يعرف السلبية . ولكن يتضمن ايجابية المكتشف والباحث والمكافع » • وعند السيد غارودي تعد الخطوة الأولى للمادية هي انكار مشروعية أي معرفة سوى المعرفة العلمية • وحسب تعبسر مدام أنجران لا نستطيع أن نكون ماديين اذا لم نرفض أولا كل تأمل قبلي ٠

و.هذه الاساءات الى ما وراء الطبيعة من الأشياء المعروفة منذ وقت طويل • وكانت معروفة في القرن الماضي على أقلام الوضعيين • ولكن هؤلاء ، كانوا يرفضون أن يقولوا كلمتهم ويعلنوا رأيهم في وجود الله لأنهم كانوا يأخذون كل الظنون التي أمكسن تكوينها حول هذا الموضوع بوصفها غسير قابلة للتعقيق • وقد عدلوا مرة واحدة والى الأبد عن التساؤل عن العلاقات بين الروح والجسد لأنهسم

اعتقدوا في استحالة امكان معرفة أي شيء بهذا المندد • ومن الواضح في الواقع أن الحاد السيند نافيل أو مدام انجران ليس تعبيرا عن اكتشساف تقدمي • وهذا نوع من اتخاذ موقف واضح وقبلي حول مشكلة تتخطى تجربتنا الى ما لا نهاية • وهذا الموقف هو أيضا موقفي أنا ، ولكنني لم أعتقد انني أقل ميتافيزيقية حين رفضت وجود الله من ليبنتس حين أيد وجوده • والمؤمن بالمادية الــذي يأخذ على المثاليين اشتغالهم بالميتافيزيقا حين يردون المادة الى الروح • بأي معجزة يصرح هذا المادي لنفسه هذا الاشتغال حين يرد الروح الى المادة ؟ ولا تؤيد التجربة مذهبه ولا المذهب المعارض له أيضاً. تنعصر التجربة في توضيح ارتباط العضوي بالنفس ارتباطا أليفا • ويقبل هذا الارتباط التفسر بألف طريقة مختلفة • واذا زعم المادي وثوقه من مبادئه فلا يصدر تأكده الا عن حدوس أو استدلالات قبلية ، أي عن هذه التأملات نفسها التي يعيبها • ولهذا أنظر الآن الى المادية كنوع من الميتافيزيقا المتوارية خلف الوضعية (١) • ولكنها ميتافيزيتـــا

<sup>(</sup>١) سارتر : المادية والنورة من ٩ .

تحطم نفسها بنفسها لأنهاءاذ تقوم بهدم الميتافيزيقا تطبيقا لمبادئها ، تحذف كل أساس لاثباتاتها الخاصة - وفي نفس الخطوة تهدم المادية أيغسا الوضمية التي تتخذها غطاء لها • ومن التواضع أن يحيل تلاميذ أوجست كونت المعرفة الانسانية الى الممارف العلمية وحدها • فهم يضمنون العقـــل في الحدود الضيقة لتجربتنا لأنها تبدو هناك فقط ذات فاعلية • وكان نجاح العلم في نظرهم واقعة ، ولكنها كانت واقعة انسانية ﴿ فَمَنْ وَجِهَةَ نَظُرُ الانسـانَ ورأيه من الصحيح أن العلم ينجح • ولم يأخذوا حدرهم من أنفسهم ما اذا كان الكون في ذاته يؤيد ويضمن العقلائية العلمية لسبب وجيه ، وهو انهم كانوا مضطرين الى الغروج مبين أنفسهم ومبين الانسانية ليقارنوا بين الكون كما هو ، وبين الامتثال الذي يعطينا آياه العلب عنه ، وكانوا مضطرين أيضا الى أن يأخذوا بوجهة النظر الألهية عن الانسان وعن العالم • وليس المادي خجولا ، فهو يخرج من العلم ومن الذاتية ويهجر ما هــو انساني ليحل معل الله الذي ينكره لكي يتأمل مشهد الكون ۽ ٠

ويواصل الفيلسوف الفرنسي جان بول سارتر في الغوص في أعماق المادية معالجا ومناقشا نظراتها وأسسها ، ومدى علاقتها بالثورة والتقدم ، حتى يصل الى القول : « والمادية بلا أدنى اعتراض هي الأسطورة الوحيدة التي تتلاءم مع مقتضيات الثوريين ، ولا تذهب السباسة الى أبعد من ذلك • فالأسطورة تخدمها وهي تتبناها • ولكن من أجل دوام مشروع المادية وقتا طويلا ، فان احتياجهـــا يكون أكبر الى الحقيقة لا الى الاسطورة • وعمل الفيلسوف هو تجميع الحقائق التي تحويها المادية وانشاء فلسفة ملائمة شيئا فشيئا تماما كما تلائم الأسطورة التزامات الثوريين ، وأفضل طريقة لاكتشاف هذه الحقائق أولا وسط الخطأ الني تستعم فيه ، هي تحديد الالتزامات ابتداء من فحص واع لموقف الثوري واعادة. تمهيد الطريق في كل حالة ٠٠٠ هذا الطريق الذي تأدوا منه الى اعلان التمثل المادي للكون ثم النظر فيما اذا لم تكن هذه الالتزامات قد جادت واستدارت عن معناها الأول في كل مرة • فقد تمضي هذه

<sup>(</sup>١) سارتر : المادية والثورة ص ٣٣ .

الالتزامات اذا خلصناها من الاسطورة التي تثقل عليها وتضع قناعا فيما بينها وبين نفسها - قد تمضي هذه الالتزامات مختطة خطوطا كبيرة لفلسفة متسقة تعلو على المادية لمجرد كونها وصفا حقيقيا للطبيعة وللعلاقات الانسانية » •

## سارتر وفلسفة الثورة:

بعد أن أثبت سارتر الاسطورة الثورية المادية ردا على الاتهامات التي وجهت اليه ينتقبل الى البعث حول فلسنة الثورة فيقول : « لقد كانت لعبة النازيين ومعاونيهم خلط الأفكار ، وتسمى نظام بيتان باسم الثورة ، وبلغ الأمر من العبث مبلغا أمكن معه أن تقرأ في أحد الأيام بالغط المريض في صحينة الجيرب : « الثبات هو شعار الثورة القومية » ، ويصبح اذن أن نذكر بعض المعقلئق الأولية ، ولتعاشي كل افتراض سابق النافذ بتعريف بعدي لاحق يعطيه ا ، ماتييز المؤرخ الى الثورة ، يكون ثمة ثورة في رأي ماتييز اذا صحب تغيير الانظمة تعديل عميق في نظام الملكية ،

وسنسمى الحزب أو الشخص المنتمى الى حزب

ثوريين اذا كانت أفعالهما تمهد عن قصد لشورة مشابهة ، وأول ملاحظة يجب تقديمها أنه ليس من حظ أى أحد أن يكون ثوريا ٠ لا شك ان وجود حزب قوي منظم يهدف الى الثورة يمكنه أن يمارس جذبه للأفراد أو للجماعات من كل صنف ، ولكن لا يمكن أن يصدر تنظيم هـذا الحزب الا عـن أشخاص من ذوى حالة اجتماعية معينة • أو بعبارة آخری \* الرجل الثوری رجل متموضع ، ومن الواضح أننا لا نعش عليه الا بين المضطهدين • ولكن لا يكفى أن يكون المرء مضطهدا كي يكون ثوريا، قد نستطيع أن نعد اليهود من بين المضطهدين، وذلك ميسر أيضا لبعض الأقليات السكانية في بعض البلاد - ولكن أغلب هؤلاء مضطهدون في صميتم الطبقة البورجوازية ، وبما أنهم يقاسمون الطبقة التي تضطهدهم (١) الامتيازات فهم لا يستطيعون التمهيد لهدم هذه الاستيازات دون تناقض ٠

و بنفس الطريقة لن نسمي القوميين الاقطاعيين في المستعمرات أو السود الأمريكيين ثوريين علمى الرغم من أن مصالحهم قد تتفق مع مصالح الحزب

<sup>(</sup>١) مسارئر : المادية والثورة من ٣١،

الذي يمهد للثورة ، ذلك ان تكاملهم في المجتمع ليس تاما ، فما يطالب به الأولون هو العودة الى الوضع الذي كانت عليه الأمور من قبل • انهم يريدون استعادة سيادتهم وقطع الروابط التي تربطهم بالمجتمع المستعمر ، ويتوق السود الأمريكيون واليهود البورجوازيون الى المساواة في الحقوق مما لا يتطلبأي تغيير بنائي في نظام الملكية، انهم يريدون فقط أن يكونوا مشاركين في امتيازات مضطهديهم فقط ، ومعنى ذلك في الواقع انهمم يبحثون عن تكامل أكثر اكتمالا (1) •

أما الثوري فيوجد في وضع معين بعيث لا يستطيع بحال أن يتقاسم هذه الامتيازات ، انه يستطيع أن يحصل على مطالبه عن طريق تحطيم الطبقة التي تضطهده ، وهذا يعني أن هذا الاضطهاد ليس مثل اضطهاد اليهود أو الزنوج الأمريكيين مجرد صفة ثانوية أو صفة جانبية في النظام الاجتماعي المعين ، بل أن هذا الاضطهاد على المكس مكون له فالثوري اذن مضطهدون وحجر الزاوية في المجتمع الذي يضطهده في أن معا • أو

<sup>(</sup>١) سارتر : المادية : والثورة ص ٣٥ .

بعبارة أوضح انه لا غنى عنه لهذا المجتمع بوصفه مضطهدا • ومعنى هذا ان الثوري ينتمي الى أولئك الذين يعملون من أجل ازالة الطبقة المسيطرة •

والثورى بالضرورة مضطهد وعامل وبوصف عاملاً هو مضطهد ويكفى هدا الطابع المزدوج للمنتج والمضطهد للتعريف بموضع الرجل الثوري ولكن دون التمريف بالثوري ذاته • ولم يكن عمال الحرير في مدينة ليون برنسا أو العمال باليومية في يونية ١٨٤٨ ثوريين ، ولكن مشاغبين أو عصاة • فقد تقاتلوا من أجل تحسين طفيف لمصرهم لا من أجل تغيير هذا المصير تغييرا جذريا ، وهذا يعنى أن وضعهم كان مقفلا عليهم وانهم قبلوه في مجموعه • فقد كانوا يقبلون أن يكونوا بمهايا وأن يعملسوا بآلات ليست ملكا لهم وكانوا يعترفون بحقوق الطبقة المالكة ، وكانوا يخضعون لأخلاقها ، أو ببساطة ، لقد كانوا يطالبون بزيادة رواتبهم في داخل حالة الأمور التي لم يتجاوزوها ولا حتسى اعترفوا بها • أما الثوري فيمكن تعريفه عن طريق التجاوز للوضع الذي يكون فيه ، ولأنه يتجاوز

<sup>(</sup>١) المادية والثورة من ٣٦ .

ذلك الوضع نحو وضع جديد بشكل جوهري يمكنه أن يلم به في مجموعه التركيبي أو اذا شئنا أن يدفع بهذا الوضع الى الوجود من أجله ككل شامل فابتداء من هذا التجاوز اذن نحو المستقبل ومسن وجهة نظر المستقبل يقوم بتحقيقه ، وبدلا من أن يظهر في عينيه كبناء قبلي نهائي مثلما يبدو في عيني المضطهد المستسلم فليس هذا الوضع الجديد بالنسبة اليه سوى لعظة كونية أد طالما أنه يريد تغيير هذا الوضع ، فلا بد أن يعتبره في الحال من وجهة نظر التاريخ وأن يعتبس نفسه كمندوب عن التاريخ »

ويستمر سارتر في تعليله الشيق للصفات الثورية والروابط الواجب أن تتوفر بين الانسان والكون ، وهو عندما يستولي الانسان على الطبيعة، باعتباره نموذج أولي للملاقة بين أبناء البشر اذن الانسان حسب مفهوم سارتر ليس سوى موقف أساسي للحقيقة الانسانية داخل في وحدة مشروعية ويكون موجودا ويسمى في نفس الوقت الى ايجاد علاقة مع الطبيعة وعلاقة مع الآخرين في الاستناد المتبادل بين بعضها البعض ، وهو يعرف جيدا على أساس مطالبته بالتحرير بوصفه عاملا أن هذا

التعرير لا يمكن أن يتعقق فقط عن طريق تكامل شغصه في الطبقة ذات الامتيازات و ان ما يتمناه على عكس ذلك تماما و هو أن تصبح علاقات التآزر التي يقيمها بينه وبين العمال الآخرين والنموذج نفسه للملاقات الانسانية و فهو يتطلع اذن لتحرير الطبقة المضطهدة بأكملها وعلى عكس الثائس الذي يعمل بمفرده لا ينهم الثوري نفسه الا في علاقات تآزره مع طبقته و

ويضيف الى كل هذا قائلا: « ولنفهم جيدا أنها لا تأتي لتنضاف الى المجهود الثوري ، ولكنها لا تفترق عن هذا المجهود نفسه و انها معتبواه في المشروع الأصلي الخاص بالعامل الذي ينضم الى حزب الثورة وهي موجودة ضمنا في موقفه الثوري ولأن كل مشروع لتغيير العالم لا ينفصل عن مفهوم معين يكشف عن العالم من وجهة نظر التغيير الذي نرجو أن نعققه فيه و وسيتكون مجهود الفيلسوف الثوري اذن من استخلاص وفض الموضوعات الرئيسية الكبيرة الخاصة بالموقف الثوري وهذا الملهمود الفلسفي هو ننسه فعل ولأنه لا يمكن أن

يستخلص هذه (١) الموضوعات الا اذا وضع نفسه في الحركة واتها التي تولدها ، والتي هي الحركة الثورية • فهذا المجهود فعل أيضا لأن الفلسفة اذا أمكن اخراج مكنونها مرة جعلت المشايع أو المناصر أكثر وعيا بمصيره وبمكانه في العالم وبغاياته •

وهكذا يكون الفكر الثورى فكرا متموضعا • انه فكر المضبطهدين بقدر ما يثورون على نحو مشترك من الاضطهاد • ولا يمكنه أن يتكون من جديد بالنسبة الى الذين يأتون من الخارج • يمكن تعلمه فقط اذا تم عن طريق استرجاع الحركة الثورية في النفس واذا اعتبرناه ابتداء من الوضع الذي يصدر عنه • وينبغى ملاحظة أن فكر الفلاسفة الصادر عن الطبقة الحاكمة هو فعل أيضا • وقد وضع نيزان ذلك جيدا في مؤلفه « كلاب العراسة » · انه فكر يهدف إلى الدفاع والمحافظة والمناهضة • ولكن يأتي نقصه عن مستوى الفكر الثوري من أن فلسفة الاضطهاد تسمى الى اخفاء طابعها النفمي أو البراجماتيكي • فبما أنها لا تهدف الا تغير العالم،

<sup>(</sup>١) سارتر : المادية والثورة ص ٣٧ .

بل الى اثباته ، صارت تعلن أنها تتأمله كما هو انها تواجه المجتمع والطبيعة من وجهة نظر المعرفة
البحتة دون أن تعترف الى نفسها بأن هذا الوضع
يجنح الى استدامة الحالة الحاضرة في الكون مسع
استمرارها في الاقناع بامكان معرفة أكثر من امكان
تغييره و بأنه على أسوأ الفروض ينبغي أولا معرفته
اذا شئنا تغييره (۱) » -

ويصل سارتر الى أنه لا بد من نظرية فلسفية تدل على أن حقيقة الانسان فعل وان الفعل فوق الكون لا يمثل الا وحدة مع مفهوم هذا الكون كما هو • أو بعبارة أخرى أن الفعل هو كشف للعقيقة في نفس الوقت الذي يكون فيه تعديلا لهذه العقيقة • « غير أن الأسطورة المادية كما رأينا هي علاوة على ذلك تمثل تصويري في وحدة خاصة بعلم القوانين الكونية وبالعركة التاريخية وبعلاقة الانسان بالمادة وبعلاقة الناس بعضهم ببعض ، أو باختصار بكل الموضوعات الثورية • فلا بد اذن من العودة الى مفاصل الموقف الثوري وفعصها بالتفصيل

<sup>(</sup>١) سبارتر : المادية والثورة ص ٣٨ .

للنظر فيما اذا لم تكن تستدعي شيئا آخر سـوى التشخيص الأسطوري أو اذا لم تتطلب على المكس أساسا لفلسفة صارمة •

كل عضو في الطبقة المسيطرة هو انسان ذو حق الهي فهو يحكم مولده في وسط من الرؤساء مقتنع مُنذ طَفُولته بأنه مولود كي يأمر ، وهذا صحيـح بمعنى معين طالما أن والبديه اللذين يصدران الأوامر قد أنجباه ليحل معلهما • توجد وظيفة اجتماعية معينة تنتظره في المستقبل وهي التسي سيترك نفسه فيها على سجيته عندما يصبر في السن المناسب ، وتشبه الحقيقة الميتافيزيقية الخاصمة بشخصه • وهو أيضا بالنسبة الى نفسه شخص أعنى مركب موضوع قبلي كفعل وكعق ، وكان في انتظاره آله الأعيان وكان مقدرا له أن ينتسب اليهم في الوقت المطلوب ولذلك فهو يوجد لأنه يملك حق أن يكون موجودا (۱) 🛪 ٠

#### سارتر ووجودية الكوجيتو:

يعتقد سارتر ان الذاتية لا يمكنها الخروج من

<sup>(</sup>١) سارتر : المادية والثورة ص ٣٩ ،

ذاتها من أجل وضع موضوع تهبه الامتلاء اللاشخصي ومع ذلك ، فكل سؤال يفترض موجودا يسأل وموجودا يسأل وهذا الاعتقاد يستمد منه اعترافا بالواقع الموضوعي ، طالما أن هذا السائل أو المسئول هو بالضرورة جسم عضوي مادي يمارس السؤال و

مما لا شك فيه أن سارتر قد وجد أن فلأسفة الوجودية السابقين ، قد اعتادوا على أن ينظروا الى الذاتية نظرة مجردة ، لكنه كان يقصد بذلك أنهم يعالجون الذاتية كما لو كانت شيئا بلا جنس و وفي مفهومه أن الذكورة أو الأنوثة مسألة كبرى بالنسبة للذاتية • أما فيما عدا ذلك ، فهي شعور مجرد • وهذا التساؤل يجرى كله داخل الشعور ، داخيل الكوجيتو • حتى الاعتراف بالواقع الموضوعي ، شعور ، يقول: « الحق ان من الواجب الانطلاق من الكوجيتو • وأبعاثنا السابقة لم يكن من هدفها الا أن تمكننا من أن نجد في الكوجيتو نفسه الوسيلة الجدالية لهربنا من اللعظية الى كلية الوجود التي تؤلفها الآنية ٠٠٠ وقد قلنا أن وجود الشعور هو

<sup>(</sup>١) سارتر: الوجود والعدم ص ٣٦ .

وجود يكون السؤال عن وجوده أمر في طبيعة وجوده (١) » •

ومن طبيعة هذا الشعور الذاتي أيضا أن يدرك أنه بدون أساس وهذا هو العيان الأول لامكاننا فطالما أنه ينظر الى نفسه معلقا في الهواء ، فلا بد أن يدرك نفسه كمجرد امكان لا أساس له ولا تبرير ولا بد في هذه الحالة أن يشعر بالارتياح وأن يشعر بالقلق وأن يشعر بأنه يسبح في عالم من الفراغ وأن السلب والعدم أساس وجوده ، فهذه نتيجة طبيعية لنقطة الشعور المجرد الذي افترضه ابتداء وفانت حين تفترض \_ وهذا من حقك نظريا \_ أن ٢ + ٢ = ٣ فلماذا تشعر بالارتياع حين تصل العملية الحسابية التي تجريها الى نتائج غير صعيحة ؟

و نلاحظ أن سارتر يرى أن الشعور الذاتي : « انه كائن من حيث أنه امكان محض ، ومن حيث أنه بالنسبة اليه والى أمور العالم ، مثل هذا الجدار وهذه الشجرة وهذا الفنجانيمكن أن يوضع السؤال

<sup>(</sup>١) سارتر : الوجود والعدم ص ١٥٢ .

الأصيل التالي بشأنها: لماذا هذا الموجود هكذا، وليس غير هذا؟ هو كائن من حيث أن فيه شيئا ليس هو الاساس فيه: خصوره في المالم • وهذا الادراك للوجود بذاته من حيث أنه ليس هو أساس نفسه، هو في قرار كل كوجيتو (١) » •

# سارتر ووجود الموضوع:

يذهب جان بول سارتر في اعتقاده بوجبود الموضوع الى أن وجبود المبالم هو ما يتضمنه الشعور و وهو لا يقتضي الا كون وجود ما يظهر لا يوجد فقط من حيث يظهر والوجود وراء الظاهري لما هو ازاء الشعور ، هو ذاته في ذاته (٢) تطرد الاشياء من الشعور وأن تستعيد الملاقة المحتيقية بين الشعور وبين المالم ، وهي أن الشعور واضح للمالم ، ووجود الظاهرة لا يمكن أن يكون كونها مدركة ، وهكذا نرى خطأ الظاهريين و لقد ردوا عن حق الموضوع الى السلسلة المرتبطة

<sup>(</sup>١) الوجود والعدم: سارتر ص ١٦١٠.

<sup>(</sup>۲) المندر نفسه ص ۳۹ -

المؤلفة من تجلياته (أي في الشعور) ، فظنوا بذلك أنهم ردوا \_ وجوده \_ الى توالي أحوال وجوده (1)» •

واذا كان الوجود ينتسب الى الشعور ، فالموضوع ليس الشعور ــ لا من حيث أنه موجود آخر ــ بل من حيث أنه موجود آخر ــ بل من حيث كونه لا وجودا \* ان وجود الموضوع عدم محض \* • وكيف يمكن اللاوجود أن يكون أساس الوجود ؟ وكيف يصبح موضوعيا ، الذاتي الغائب والمنتظر ؟ (أي أن الموضوع في رأيه ذاتمي غير حاضر) \* • • عبثا يحاول المرء لعبة شعوذة بتأسيس واقعية الموضوع على الامتلاء الذاتي اللاشخصي ، وتأسيس موضوعيته على اللاوجود \* فان الموضوعي لن يصدر أبدا عن الذاتي \* • • • ولا الوجود عن اللاوجود (٢) •

وفي هذه الذائية لا يمكن أن يوجد حتى تصور الموضوعية ••• يمكن أن يوجد شعور بالقانون لا قانون للشعور • وللأسباب عينها من المستحيل أن تحدد للشعور مبررا غير ذاته •

<sup>(</sup>۱) الوجود والعلوم ص ۳۱ -

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه ص ٣٧ ،

ومن الملاحظ أن سارتر قد خصص من كتابه عدة صفحات لتجربة الكوجيتو ، استخدم ما يشبه « التوليد » السقراطي ليثبت وجهة نظره • لكنه توليد استبطاني • توليد داخل الذات • وعندما اكتشف سارتر مذهبه في المعرفة والأخلاق وأقام، على أنقاض العالم الذي وجده كما يقول بدون أساس فجعله تأسيسا لمذهب اللاأساس ، أو تبريرا لمذهب اللاتبرير ، عالما من الامكان المطلق ، وهو بهذا المعنى عالم لا معقبول ، لأن عدم القابليسة للتبرير هو الذي يعبر عنه بواقعة لا معقولية اختياري ، وتبعا لذلك لا معقولية وجودي ٠ واللامعقول هو أيضا ان الذاتية تشارك في الامكان الكلى للوجود من حيث أن الذاتية والوجود بدون نقطة ارتكاز (١) •

ويطلع علينا سارتر بعد هذه العلقات المترابطة من مذهبه عن الذاتية المنفصلة ـ فالامكان المطلق ـ فالتساوي المطلق للقيم والمماني ـ فالحرية المطلقة والاختيار • بفكرته عن الادراك التركيبي أو

<sup>(</sup>١) سبارتر: الوجود والعدم ص ٧٦١ .

الشكل أو الصورة أو المشروع • فيقول في كتابه (١) « التركيبة الشاملة » : « في الادراك يوجد دائما تكوين لشكل أو صورة تتوقف على اتجاه انتباهى • وحين تذهب الى المقهى وتجد أن بطرس غبر موجود، فأنت ترى اللاشيء • كيف ؟ الصورة التي كونتها في نفسك عن وجود بطرس في المقهى ، أتاحث لك أن ترى غيابه • وبهذا المعنى فالسلب ليس مجرد صفة للحكم ، لكنه يفترض العدم الذي هو افراز انساني ـ والتعطيم أو الدمار ، ليس واقعة موضوعية الا بوصفه تحققا انسانيا • لماذا ؟ لأنه يفترض الفهم الذي يحكم على العدم بما هو عدم ، فالانسان هو الذي يهدم مدنه بالزلازل أو مباشرة ، ويعطم سفنه بالأعامس أو مباشرة • فالصورة الكلية أو الشكل أو المشروع الذي ينبثق في ذات الانسان ، أو تنبئق به ذات الانسان ، هو الذي يحدد كل شيء • ولما كان هو نفسه غير معدد بضرورة عقلية ، وقائما على غير أساس وبدون جنسور موضوعية ، فهو لذا مجرد انبثاق • مجرد تلقائية

<sup>(</sup>۱) می ۸۵ ۰

ذاتية · اسقاط محض · فالادراك أو السلوك اسقاط مبتور لا يقبل التعليل ولا التبرير ·

تسأل عن الدوافع والبواعث ؟ نعم ، توجهد بواعث ودوافع للفعل والفكر • لكنها لا تشكل ما يسمى في علم المنطق « العلة الكافية » • ودليله على ذلك أنه قد تتوافر دوافع وبواعث لفعل ما ، ثم لا تقدم الذات على هذا الغمل - فليس هناك اذن علاقة ضرورة بينها وبين الفعل • بل ان المشروع أو الصورة الكلية التي تنبثق بدون أساس • هي نقطة البدء التي تختار بعد ذلك دو افعها و بواعثها . فالذاتية التي تنطلق \_ بدون سبب \_ في اتجاه الانتحار ، تختار بذلك الدوافع والبواعث التمي تبرر الانتحار • والذاتية التي تنطلق ــ هكذا بدون سبب \_ نحو المقامرة أو السكر مثلا ، تختار بذلك الدوافع والبواعث التي تبرر اختيارها الأصلمي الذي لا مبرر له • والانسان الذي يختار الايمان بوجود الله ، أو انكار وجوده (١) لا يفعل ذلك اقتناعا بقوانين المنطق بل استجابة لما يسميه « قانون التلب » • وهو يستطيع بعد ذلك أن يبرر

<sup>(</sup>١) سارتر: التركيبة الشاملة ص ٩٣ .

ايمانه أو العاده بما يعلو له من النظريات الفلسفية و الانسان الذي ينظر الى العالم على أنه مسرح تعبث فيه الأشباح والتوى السعرية وتعكمه الغرافة ، شأنه شأن الانسان الذي يفهم العالم بطريقة علمية تجريبية ، ينطلق بالتلقائية الذاتية والاستاط الذي لا مبرر له ، رغم أنه يغتار بذلك الأسباب التي تبرر اختياره و

واذن فلماذا الخداع النفسي ؟

ولماذا لا يقبل الانسان نفسه عارية ، سـواء بقيت أشكالها وتركيباتها كما هي أو تفككت وحلت معلها أشكال وتركيبات أخرى ؟

بل الانسان لا يستطيع حتى أن يقبل نفسه ، لأن الشعور « اعدام » دائم لنفسه وللواقـع • فاختيارنا لأنفسنا معناه اعدامنا لأنفسنا • والعرية اعدام للوقائعية •

كيف نعبر عن هذه العرية اذن ؟

اذا تساءلنا عن هـذا اللاشيء الـذي يؤسس العرية ، فاننا نجيب بأنه لا يمكن وصفه ، لأنه ليس بشيء • وكل ما يمكن أن يقال هو أن هـذا

الانبثاق وجود ليس فيه شيء صن الماهية (أي التحديد المقلم)، أو خاصية الوجود الذي يتولد مع الفكرة • فالوجود سابق على الماهية حداما كشفت عنه رحلو الكوجيتو • واذن يجب أن يستمر كذلك حدا هو المشروع العتمي الذي طرحه سارتر على البشرية •

باسم انهيار الحتمية الموضوعية ، طرح الحتمية الوجودية • باسم انعدام الوجوب طرح الوجوب استمرار طرح الاستمرار \_ استمرار أسبقية الوجود على الماهية • وباسم انعدام الحرية والاختيار •

## سارتر والجدل الوجودي:

ذكر الفيلسوف البريطاني برتراند رسل في كتابه « فلسفتي » يقول : « كل ما كان عندي من أفكار محلقة عن عالم الفكر المجرد ، بدا هزيملا وأقرب الى التفاهة ازاء ما كان يحيط بي مسن عناب شامل ٠٠٠ لم أعد أشعر أن العقل أسمى من الحس ، وأن عالم أفلاطون المكون من أفكار هم وحده الذي يتبع لنا الوصول الى عالم العقيقة ن

فقد كان من عادتي أن أعد الحس والتامل الحسي بمثابة السجن الذي نستطيع أن نتحرر منه عن طريق الفكر المجرد من الحس • أما في الوقت الحاضر فلا أشعر بمثل هذه المشاعر • أنا الآن أعد الحس والأفكار الحسية نوافذ لا قضبان للسجن • • فالرياضة ليس لها من السمو ما بدا لي في يوم من الأيام • • » •

ويرى من خلال هذه المنطلقات النكرية التي أطلقها برتراند راسل صاحب المثالية الفلسفية في مذهب التعليل المنطقي المعاصر ، أي مذهب الامكان ونفي الضرورة ، لنسف قاعدة البناء الشامغ وتركه يسبح في الأجواء ، يستنكر المفهوم المادي العلمي والعسى للوجود .

نعن لا نشك مطلقا أن هذا العصر ، هو عصر التقدم في العلم الطبيعي ، وفي الثورة الاجتماعية • لذلك يجب أن يكون الفلاسفة تجسيدا حقيقيا للعصر الذي يعيشون فيه • وقد كان رسل في شبابه يجسد عجز الضمير الاجتماعي تجاه الانتصار الشامل لتوى الاستعمار والعدوان بعد العرب العالمية الأولى • أما سارتر فقد طلع على العالم بوجوديته

الالعادية عندما كتب تعليقا على أحد قصص فوكنر فقال : « ما السبب في أن فوكنر وكثيرين غيره من المؤلفين قد اختاروا بالذات هذا اللامعقول ؟ أعتقد أنه يجب علينا أن نبعث عن سبب ذلك في الظروف الاجتماعية لعياتنا العاضرة • ويبدو لي أن يأس فوكنر سابق لميتافيزيقاه : ان المستقبل بالنسبة اليه كما هو بالنسبة الينا جميعا مسدود • • اننا نعيش في زمن الثورات المستعيلة ، وفوكنر يستخدم فنه المدهش في وصف اختناقنا وفي وصف هذا العالم الذي يموت من الشيغوخة (۱) •

ويعدثنا سارتر عن علاقته بالماركسية عندما كان طالبا جامعيا فيقول: « • • لم يكن يوجد في الجامعات كرسي خاص لمادة اسمها « الماركسية » بل كان ممنوعا على الطلبة أن يذكروا مؤلفات ماركس في أبحاثهم وامتحاناتهم • ووصل الرعب في الجامعات الفرنسية في ذلك الوقت الى درجة استعباد هيجل أيضا لأنه رائبد الجدل (٢) • وكان الطلبة وأساتذتهم غارقين في المنطق الأرسطي والمنطق

<sup>(</sup>١) سارتر : المواتف ج٢ ص ٥٤ .

<sup>(</sup>٢) سارتر : نقد العقل الجدلي : ص ٢٢ .

الرمزي ، لا يعرفون شيئا عن هذا العالم الفلسفي الجديد -

ولما رغب سارتر في التقصي عن الماركسية ودراستها ، فعل كما يفعل كل مثقف وطالب علم لا يمت الى الماركسية بأية صلة · اتجه مباشرة بجاذبية المغوان الى كتاب ، رأس المال » · وكان طبيعيا \_ كما قال \_ ألا يفهم منه شيئا · لم ينجح كتاب رأس المال في أن يحدث أي أثر في ذهنه الذي تشكل منذ البدء بتوالب الميتافيزيقا التقليدية والمنطق الصوري ·

ولنستمع الى سارتر وهو يروي كيفية شعوره وهو يطالع مؤلفات الماركسية : « لكن الشيء الذي بدأ يغيرني ، لم يكن حقيقة الماركسية ، بل العضور الثنيل للجماهير العاملة في آفاق حياتي \* هذا الجسم الهائل والمعتم الذي يعيش الماركسية ويمارسها ، ويباشر من بعيد جذبا لا يقاوم على المثقفين من البورجوازية الصغيرة \* هذه الفلسفة لم تلعب أي تأثير علينا عندما قرأناها في الكتب \* • • لكن عندما أعطت نفسها كتحديد واقعي للبروليتاريا ، ومن أعطت أنها المعنى العميق الأفعالها ، جذبتنا دون أن

ندري بشكل لا يقاوم ، فشوهت كل الثقافة التسي حصلناها - وأنا أكرر : لم تكن الفكرة هي التي قلبتنا ، بل وأيضا لم تكن ظروف العمال لأنه لم تكن لدينا خبرة بهذه الظروف بل معرفة مجردة -. لا - - · كانت البروليتاريا باعتبارها تجسيدا أو شيئا ينقل فكرة (١) ·

ثم كان لا بد من العرب والمقاومة الشعبية ثم السنوات التي تلت الانتصار ، لكي يتعول هـذا الاحساس الى ادراك لجدل التاريخ ، كان لا بد من و تاريخ دموي استغرق نصف هذا القرن » ، لكي يتخلص سارتر ورفاقه من النظريات الفلسفية التي تعلموها في الجامعة ،

لماذا اذن لم يتحولوا الى ماركسيين ؟

لأنه في هذا الوقت بالذات كانت الماركسية متوقفة لم تعد نظرية فلسفية حية ، بل مجسرد تطبيق عملي يستهدف تأمين البناء الاشتراكيي في الدولة الاشتراكيةالوحيدة وهي الاتعاد السوفيتي النظرية تجمدت ، والتطبيق أصبح تجربية بدون

<sup>(</sup>١) سارتر : نقد العقل الجدلي ص ٢٣ .

مبادىء ، والتخطيط أصبح املاء بيروقراطيا واعتداء عنيفا على الواقع ، واخضاعا للناس والاشياء والافكار · وأصبح هدف الماركسية ادخال كل شيء ـ بالقرارات \_ في جداول تخطيطية وأحكام كلية · وهذا ما أطلق عليه لوكاش اسم « مثالية الارادة (١) » ·

ومن الملاحظ أن سارتر من خلال دراسته العميقة للماركسية يخرج بعدة ملاحظات يمكن تلخيصها بالأمور التالية :

۱ ــ الجمود والشكلية ٠

٢ ـ تجاهل الانسان الفـرد والتعليـل النفسي
 لتاريخ الذاتية •

٣ ــ افتراض وجود الواقع الخارجي المستقل عن
 الانسان •

غ ــ نظرية المعرفة في المادية الجدلية ومفهومها لما
 يسميه انجلز جدل الطبيعة •

ويبدو إن هذه الملاحظات التي قال بها سارتر

<sup>(</sup>١) سارتر : نقد العتل الجدلي ص ٢٥ .

وهو يتحدث عن الماركسية لا تتناول شكلا من أشكال الماركسية لتقدم بدلا منه شكلا آخر ، انما هي اعتراضات على الماركسية نفسها ، كما أنه أعلن بشكل واضح أنه يرفض « الجدلية » ويقول بالمادية التاريخية بوصفها تحققا لجدل الذاتية ، لا بوصفها تعبيرا عن جدل موضوعي أو حقيقة ضرورية (١) .

ويمكننا أن نلمس أن سارتر يرفض مجموع الأسس الفلسفية للماركسية ، وينكر قواعدها ومنهجها ويضيف اليها من ذاته فكرته عن الجدل الذاتي عبر أنه يصوغ ذلك باسم الماركسية الحية وباسم الأفكار العقيقية لماركس التي تتصف باختلافها عن أفكار انجلز ولينين و

ويتول سارتر في هذا الموضوع موضعا رأيه و منطلقاته النكرية: « نحن نوافق دون تحفظ على هذه الصيغة في كتاب رأس المال التي أراد بها ماركس أن يعدد ماديته ، وهي : « أن أسلوب انتاج العياة المادية يعكم بشكل عام تطور العياة

<sup>(</sup>١) سارتر : نقد العقل الجدلي من ١٣١ ،

الاجتماعية والسياسية والعقلية • • فسا الذي يجعلنا اذن لا نصبح بكل بساطة ماركسيين ؟ ذلك اننا نأخذ تأكيدات انجلز وجارودي كمبادى، موجهة وبيان للمهام والمشاكل ، لا كعقائق عينية (١) . •

# سارتر والشفافية العقلية للواقع:

يعتقد سارتر ان اكتشاف الفكر هو مكس التصور العقلي يجب أن التصور العقلي يجب أن يكون ادراكا لشفافية الواقع في الفعل العقلي • لذلك نراه يميز بين ما يسميه المذهب العقلي ، وما يسميه المثالية العقلية (٢) •

والمدهب المقلي في المادية الجدلية يعني الاعتراف بأن كافة الطواهر وترابطاتها وقوانينها قابلة للمعرفة الموضوعية ، أي المعرفة التي تكتشف ضرورتها الخارجية • فاذا قلنا مثلا ان الحديد يتمدد بواسطة العرارة ، فاننا نقرر بدلك واقعا موضوعيا اكتشفه المقل البشري كضرورة مادية

<sup>(</sup>١) نقد العقل الجدلى: سارتر ص ٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المندر تفسه من ١٦١ -

في الغارج ، لا كتركيب ذاتي صاغه جهاز الادراك في الانسان - فهذا الجهاز لا يشبه المنظار الملون الذي تحدث عنه كانت بمعنى أنه لا يضيف ألوانه العاصة على الاشياء لكنه ببساطة « يكتشفها » بدرجات متفاوتة من الدقة -

وهذا المذهب العقلى الموضوعي هو الذي يرفضه سارتر • وهو لا يرفضه لحساب مذهب عقلي مثالي مطلق، من نوع مثالية هيجل ، انما لحساب « لا أدرية تجربية » • انه يرفض وحدة المادة والفكر سواء عند ماركس أو عند هيجل ، ويقدم بدلا منها وحدة التركيب الشامل الذي يصوغه الفعل الذاتي دون أن يكون تعبيرا عن « الوجود في ذاته » ، فالمذهب العقلي عند سارتر لا يفسر المادة بالفكر ولا يفسر الفكر بالمادة ، ولا يعترف الا بالتركيبات الشاملة التي تفسرها حركة التجربة الذاتية ، أو الفعسل الذاتى • فالمقلانية عنده يجب أن ترد كل شيء الى الذات ، فاذا نجعت المادية الجدلية في أن ترد الضرورة وجدل الطبيعة الى الذات ، فقد تجعت في أن تكون عقلانية • أما اذا وقفت عند نقطة معينة وقالت : « هي هكذا وليست غير هذا ۽ ، فقسد انقلبت على نفسها ووضعت حاجزا يقف عنده

المقل ، أي حاجزا لا عقليا • وهي تجعل من هذا العاجز و مبدأ » عقليا افتراضيا ، أي مصادرة لا مبرر لها • ومن هنا تستحق أن تسمى أيضا و مثالية عقلية (1) » •

## سارتر ومواقفه الأدبية:

نعن لا ننكر أن لكل مفكر ، أو عالم ، أو فيلسوف ، مواقف فكرية ، ينقد فيها ، أو يعلل النشاط الفكري ، أو العرفاني الذي يتفاعل في محيطه الصغير أو في عالمه الكبير ، ومن الطبيعي أن يكون لكل صاحب رأي منطلقات يبدأ منها ، فيقدم خلاصة أهدافه ، ويبشر بما يتفاعل في أعماقه من معطيات فكرية وعقلانية ، تنهد بالعلبع الى خدمة المجتمع الذي يعيش فيه •

ولما كان جان بول سارتر من أصحاب المذاهب المفلسفية الوجودية الملحدة ، ناقدا من كبار نقاد الأعمال الفكرية في عصره ، قد سجل أفكاره الخاصة بالنقد الأدبي في كتابه المسمى « سا الأدب » وفي

<sup>(</sup>١) سارتر مفكرا وانسانا ص ١٢٢ . مجموعة من الاسانذة

سلسلة من المقالات بدأها عام ١٩٤٥ بمقاله المعروف عن « تأميم الأدب » ، وأخرها دراسته التي نشرها في مجلته « العصور الحديثة » عن فلوبر • ومع ذلك فان كثرا من النقاد يرون أن المقالات الادبية التي كتبها سارتر « ذاتية للغاية » وأنه عندما كان یتحدث عن « فوکنر » أو « دوس باسوس » علمی سبيل المثال كما يقول أمير اسكندر ، انما كان يتحدث في الأغلب عن أعماله هو نفسه (١) . وعندما خصص كتابا كاملا لدراسة ، بودلر ، لم يكن يهدف الى تحليل القيمة الشعرية لديوان « أزهار الشر » • بل كان يستهدف أساسا تطبيق منهجه في التحليل النفسى الوجودي وأفكاره عن العرية والاختيار على حياة • بودلر » التي كانت تشبه في بعض قسماتها الأولى حياته هو أيضا . ونفس الأمر ينطبق على دراست الكبرة التي وضمها عن « جان جينيه » فهي على طولها محاولة لاثبات مفاهيمه الفلسفية والسيكولوجية الخاصة . أكثر منها دراسة لأدب جينيه ومنه • بل ربما أمكن: أن نتقدم الى أبعد من ذلك فنقول : الى أي مدى

<sup>(</sup>۱) سارتر مفكرا وانسانا ص ۲۱۹ .

يمكن اعتبار نظريته في « الالتزام » ، وهي النظرية التي أصبح اسمه علما عليها ، نظرية في الأدب وحده ؟ اليست نظرية الالتزام ، نتيجة مترتبة على نظريته في الحرية ؟ وبمعنى آخر أليس الأديب ملتزما بالضرورة بوصفه انسانا وقبل كل شيء ؟

ويضيف أمر اسكندر الى ذلك قائلا: « وقد يقال : وما الفرق ؟ أليس النقد في جوهره تطبيقا لنظرية ما على العمل الأدبي والفني ؟ وعلى حد تعبير الكاتب الأمريكي « رو برت لانجوم » في مقاله « وظيفة النقد مرة أخرى » : ليس هناك شيء اسمه النقد البحت ، لأن وظيفة الناقد هي أن يترجم من أسلوب من أساليب التعبر الى أسلوب آخر ، وأن يحلل ، والتعليل هو تطبيق نظريات على شيء ما « أو كما قسال ناقد أمريكي آخسر هو « ستانلي هايمن » (١) في كتابه « النقد الأدبي ومدارسه العديثة » : « ان النقد استخدام منظم للتقنيسات غر الأدبية ، ولألوان المعرفة غر الادبية أيضا ، من أجل الحصول على بصيرة نافذة في الأدب ، • وما من

 <sup>(</sup>۱) النقد الادبي ومدارسه الحديثة : ج۱ ص ۹ : ترجهة احسان عباس ومحهد يوسف نجسم .

شك في أن هذه الاقوال تنطوي على قدر كبير من المحقيقة • ولكن الفرق يبقى مع ذلك قائما •

أولا: لأن بعض كبار الفلاسفة كانت لهم نظريات محددة في الفن ، ولكنهم لم يعتبروا يوما ضمن نقاد الفن ، على الرغم من أن بعض النظريات التي قدموها كانت بمثابة المصدر الاول لكثر: من مدارس التعبر الفني • وأوضع مثال على ذلك « عمانويل كانت » الذي اعتبرت نظريته في الفن الملهم الحقيقي لمدرسة و الفن لعب » و و الفين للفن » • ومعنى ذلك أن النظريات الفنية التي قال بها أولئك الفلاسفة أمثال « ديكارت » و « كانت » و « هيجل » كانت في المقام الأول تطبيقا لفلسفاتهم على ميدان من ميادين النشاط الفكري هو ميدان الفن ، واستكمالا للبناء المذهبي الشامل الذي كانوا يستهدفون اقامته شاملا محيطا بكل ألوان المعرفة البشرية • وسارتر يشبه هؤلاء الفلاسفة من هذه الزاوية ، لا بمعنى أنه يريد اقامة بناء مذهبى ، بل بمعنى أنه يطبق أفكارا ونظريات فلسفية خالصة في ميدان النن (١) •

<sup>(</sup>۱) سارتر مفكر وانسانا ص ۲۲۱ ،

وثانيا : لأن كتاباته الأساسية في هذا الصدد . وهي : « ما الأب؟ » ، و « تأميم الأدب » ، ومقدمة « العصور العديثة » لا تتضمن في الواقع منهجا نقديا معددا • كل ما تقدمه نظرية خاصة في الأدب• نظرية تقوم على نفس المفاهيم الفكرية التي تتشكل منها فلسفت : العريبة ، والاختيبار ، والمسئولية . والالتزام . والعمل ، والعلاقــة بين الأنا والأخرين ، والقيمة الخلقية التي تخلصها الذات الفردية على الفعل الحر ، وهي كلها مفاهيم وردت في مؤلفاته الفلسفية الخالصة ، وتجسدت في أعماله الروائية والمسرحية كذلك • ومعنى ذلك ان المناقشة الحقيقية لهذه المفاهيم هي في صميمها مناقشة للعناصر الأساسية في فلسفت نفسها ، وليست مناقشة لتواعد معينة يستند عليها منهج نقدى معدد . أي أن تصوره الخاص للأدب والفن يستمد وجوده أصلا من تصوراته الفلسفية - فاذا ما تصدعت أو انهارت هذه التصورات الفلسفية ، تصدعت وانهارت كذلك التصورات الخاصة بالأدب الفني •

وثالثا: لأن التطبيقات التي قام بها سارتر على بودلير، وجان جينيه، وحتى فلوبير تؤكد الفكرة

السابقة • فهي محاولات لاستخدام ، علم النفس التعليلي الوجودي » في دراسة هذه الشخصيات ، وهو نفسه قد أشار في كتابه « الوجود والعدم » الي أنه يريد أن يتوسع بالنقد الأدبى حتى يستخدم التحليل النفسى الوجودي ، بمعنى دراسة «الاختيار الأساسي، الذي يقرر الشخص على أساس بحريته « ما هو » • ومعنى ذلك أن أعمال الكتاب ليست مقصودة لذاتها ، ولكن الكتاب أنفسهم هم ما ترمى اليه الدراسة • ونفس الأمر ينطبق على ما أسماه سارتر « بالمنهج التقدمي التراجمي » في كتاب « نقد العقل الجدلي » ، فليس الأثر الأدبي هنا لفلوبير هو الهدف الاول · ليست « مدام بوفاري » هی غایتنا ولکن فلو بیر نفسه ــ و ربما عصره ــ هو مطلبنا (۱) •

وفي مكان « فلوبير » يمكن أن يوضع « الماركيز دي ساد » أو « بروبسبير » أو أية شخصية أخسرى أدبية ، أو فنية ، أو تاريخية ، أو سياسية ، نريد أن نضعها موضع البحث والتحليل • ومعنى ذلك أن

<sup>(</sup>۱) سبارتر مفكرا واندسانا عيي ۲۲۲ .

الموقف هنا يشبه موقف و فروية في دراسته للفنان الايطالي و ليو ناردو دافنشي و مع الفارق بالطبع بين منهج يقوم على الحتمية السيكولوجية ومنهج أخر يقوم على فكرة الحرية الكاملة ولقد أفاد منهج فرويد بلا مراء في الدراسات النقدية ، كما يمكن أن يفيد منهج سارتر بالتأكيد ولكنه يظل منهجا مساعدا ، ولونا من ألوان المعرفة يتيح درجة أبعد من النفاذ الى باطن الممل الأدبي والفنسي ولا يصبح منهجا أساسيا يعتمد عليه وحده في دراسة الأعمال الأدبية والفنية و

رابعا: لأن سارتر \_ على أساس نظرية غير مقنعة \_ قد نفى صفة الشمول عن منهجه • قهو قد نظر الى أشكال النن بمنظارين مغتلفين • فقد أخرج كل الاشكال الفنية من دائرة الالتزام فيما عدا فن النثر • وهو عندما يتعدث عن الأدب فهو لا يقصد به سوى فن النثر • وعلى الرغم من أنه قدم لذلك بعديث عن طبيعة النثر وطبيعة الشعر فان نظريته هذه تظل احدى المآخذ الأساسية على فلسفته الأدبية ككل ، وعلى مفهومه المحدد عين الالتزام على وجه أخص • والنتيجة التي تترتب

بالضرورة على هذا القول ان الميدان العقيقي ــ أو الأوحد ــ لمنهجه الالتزامي هو ميدان النشر لا غير •

سارتر اذن صاحب نظرية محددة في الأدب ، وان لم يكن صاحب منهج محدد في النقد الأدبي ومهما كانت طبيعة هذه النظرية ، وحدودها ، وتناقضاتها الداخلية ، فهي تشكل احدى وجهات النظر الرئيسية التي تحتل مكانا بارزا في المالم الأدبي اليوم » •

هذه خلاصة آراء أمير اسكندر التي أوردها في مقاله الذي نشره في كتاب « سارتر مفكرا وانسانا » نوردها بالحرف الواحد لما جاء بها من منطلقات تعليلية تستحق الدراسة بتروي واهتمام بالغين لما لها من قيمة نقدية أدبية جديرة بالتقدير ، وكم كان بودنا لو استطعنا ايراد أفكاره كاملة بدون نقصان لولا ضيق المجال •

## سارتر ومسرحياته الهادفة:

يذهب الفيلسوف جان بول سارتر في كتابه و ما الأدب؟ » الى التول : « لم يبق مجال لمسرح تحليل الشخصيات فالأبطال حريات اخذت في الفغ ، مثلنا جميما ، فما المغرج ؟ ولن تكون كل شخصية سوى اختيار لمخرج ، ولن تساوي أكثر من المخرج الذي تختار • ونتمنى أن يصبح المسرح كله خلقيا وجدليا مثل هذا المسرح الجديد » •

مما لا شك فيه أن سارتر كان ولا يزال مسن رواد كتاب المسرحيات الهادفة الكبار ، تجلت في مسرحياته قدرته الفائقة على تعريك الشخصيات ، وفق مبادئه ، وأفكاره ، ونظرياته ، الهادفة الى بلورة نظرياته الفلسفية ، والاخلاقية ، وفق منطلقاته الوجودية ، ولمل أعصاله المسرحية هي التي بعثت العركة والنشاط في المسرح الفرنسي المعاصر كله ،

والأفكار التي جسدها سارتر في مسرحياته ، واتخذت مفاهيم محددة ، ترتبط أشد الارتباط بفلسفته الوجودية ، القائلة ان الانسان يوجد أولا ثم تتحدد ماهيته بعد ذلك • الانسان يوجد قبل كل شيء • انه يلقي بذاته ويبرز الى العالم ثم يعرف بعد ذلك • وليس ثمة وجود للطبيعة الانسانية لأنه

لا وجود لتصور قبلي لها ، سواء كان هذا التصور الهيا أو اجتماعيا -

والفكرة الثانية التي انطلق منها سارتر هي أن الانسان حر حرية مطلقة في حدود وضعه • فكــل المناصر التي كانت تشكل في الفلسفة مفهوم العتمية • بمصادره المختلفة : اللاهوتية ، أو التاريخية ، أو السيكولوجية ، لا تشكل في مفهوم سارتر الوضع الانساني • والانسان يظل مع ذلك حرا · وهو يتخذ ازاء وضعه و مشروعا » معينا ، ای یکشف عما یعیط به من کائنات انسانیت او أشياء بوصفها وسائل أو عوائق تواجه حريت ، ويتحاوزها الى غاية له ، يسعى بها الى تغير وضعه ٠ وهذان القطبان : المشروع الفردى ، والعوائق التي تصده أو الوسائل التي تمكنه هما اللذان يتألف منهما « الموقف » •

ولما كان الانسان مضطرا دائما الى أن يمارس حريته ، ويختار ذاته ، فلا بد اذن من وجود الموقف و بل ان احدى الخاصيات الجوهرية للوجود الانساني كما يراه سارتر هي أنه « وجود في موقف » و

ومن الملاحظ أن سارتر قد أشار في كتابه « ما الأدب ؟ » الى ما يراه بالموقف في المسرح فقال : « كان المسرح فيما مضى مسرح تعليل نفسي للشخصيات فكانت تعرض على المسرح شخصيات تزيد في تعقيدها أو تنقص • ولكنها تعرض عرضا تاما في حياتها • ولم يكن للموقف دور الا في وضع هذه الاشخاص بعضها مع بعض ، مع بيان كيف يتم التعوير في حياة كل شخصين بتأثر الشخصيات الأخرى فيها ٠٠ وقد بينت كيف حدثت تغرات هامة منذ قليل في هذا الميدان ، فقد رجع كثر من المؤلفين الى مسرح المواقف • ولم يبق مجال لمسرح تحليـــل الشخصيات • فالأبطال حريات أخذت في الفغ ، مثلنا جميعا ، فما المغرج ؟ وإن تكون كل شخصية سوى اختيار لمخرج • ولن تساوى أكثر من المخرج الذي تختار • ونتمني أن يصبر المسرح كله خلقيا وجدليا مثل هذا المسرح الجديد » •

ويعرض سارتر من جهة ثانية الى الرابطة بين المسرح والموقف ، وموضوعات المسرحيات في اتجاهها المعاصر في الكتاب الذي صنف « فرانسيس جانسون » : « سارتر بقلمه » فيقول : « اذا كان حقا ان الانسان حر في موقف خاص ، وأنه يختار

نفسه ـ عن حرية ـ في موقف خاص ، وأنه يغتار نفسه في الموقف وعن طريق الموقف ، اذن علينا أن نعرض في المسرح مواقبف بسيطية وانسانية ، وحريات تختار نفسها في مواقف وأبلغ ما يعرفه المسرح تأثيرا هو عرض شخصية في طريق تكوين نفسها بنفسها ، في لعظة الاختيار ، عن قسرار حر يرتبط به نوع من الخلق والحياة • ولدينا مسائلنا: مسألة الغاية والوسائسل ، ومشروعية العنف ، ومسألة نتائج العمل ، ومسألة علاقات الشخص بالجماعة ءوعلاقة المشروع الفردي بالقيم التاريخية الثابتة ، ومئات أمور أخرى ، ويبدو لي أن واجب الكاتب المسرحي أن يختار ـ من بين هذه المواقف الجدية ـ الموقف الذي يعبر أكثر من سواه عمسا يشغله من مسائل ، ويقدمه الى الجمهور ، بوصفه مسألة معروضة على بعض الحريات » •

وقد يتبادر الى الذهنانه بالامكان تقسيم مفاهيم سارتر المسرحية الى عدة مراحل ، كونه قد تطور من مرحلة فكرية الى مرحلة أخرى يمكن على أساسها أن نميز وقنات معينة في مسرحه سواء من الناجية الفلسنية أو السياسية .

ان بعض النقاد حاولوا تقسيم مسرح سارتر الى مرحلتين : احداهما التي تسبق عام ١٩٥٢ وهو العام الذي شهد انضمامه الى حركة السلام العالمية ، وتصالحه مع الحزب الشيوعي الفرنسي • والثانية هي المرحلة التي تلت ذلك حتى الآن • والبعض الآخر يحاولون تقسيمه الى مراحل ثلاث: احداها شهدت انتاجه لمسرحيات الذباب ، وموتى بلا قبور ، والمومس الفاضلة، وجلسة سرية، والأيدى القذرة، والثانية شهدت انتاجه لمسرحتي و الشيطان والرحمن » و « الممثل كين » ويعتبرونها فتــرة انتقالية مهدت لظهور المرحلة الاخيرة التي وضمع فيها نيكراسوف ، وسجناء الطونا ، وهذه المرحلة الأخرة هي التي بلغ منها شاطيء اليسار وألقي علیه بشکل نهائی مرساته ۰

ويعقب أمير اسكندر على هذه التقسيمات فيقول: «والواقع أننا لا نميل الى هذه التقسيمات المغتلفة ، بل ونعتبرها متعسفة ومفروضة عليه فرضا لسببين: أولهما: ان مسرح سارتر لم ينفصل في لعظة من لعظاته عن فلسفته ، ومفهوماتها الخاصة بالحرية والموقف والالتزام الفردي • ولسنا نعتقد ان ثمة تغيراتجوهرية قد طرأت على هذه المفهومات
 الأساسية في فلسفته •

وثانيهما أن مسرحياته كلها بشكل عام ،تضمنت بعدا سياسيا واضحا • فالذباب وهي أولى أعماله المسرحية لا يمكن الاستحواذ على مفزاها العقيقى دون فهم المناخ السياسي العام الذي كتبت فيه ، والذي ساد فرنسا كلها في ظل الاحتلال والمقاومة ، وهي في نفس الوقت تتضمن جانبا هاما أساسيا من فلسفته • ونفس الأمس ينطبق على « سجناء الطونا » وهي آخر أعماله ، فهي تتضمن أيضا جانبا من فلسفته ، ولكن فهمها الصعيح يتطلب فهم موقف سارتر من الرأسمالية العالمية ٠٠ وموقف أيضا من الحرب الاستعمارية التي كانت تدور في الجزائر • ومعنى ذلك أننا لن نستهدى بهذه التقسيمات المتعددة في استعراضنا لمسرحياته المختلفة • كل ما سوف نحرص عليه أن نكشف عن الأساس الفلسفي والاخلاقي لكل عمل من أعماله المسرحية ، وان نلقى الضوء في نفس الوقت على الآفاق السياسية التى تنزع اليها مفهوماته الفلسفية والأخلاقية » • ومهما تتطور الدراسات، وتتقدم البحوث، فسيظل جان بول سارتر ذلك الفيلسوف الوجودي الكبير الذي يشغل المنقاد فيما قدمه من نظريات، ومسرحيات، وروايات ٠٠٠٠

« تم الكتاب »

## لفهرس

| •   | بتنبسة                                 |
|-----|----------------------------------------|
| 14  | جان بول مسارتسر                        |
| 18  | مؤلفات جان بول سارتر                   |
| 77  | سارتر والوجوديسة                       |
| 77  | سارتر ووجود الانسان المادي             |
| *1  | الاتىسسان موجود مادي                   |
| 77  | سارتر والطبقة الاجتمآعية               |
| 13  | سارتر والملاية الماركسية               |
| ٤٧  | سارتر وديالكتيك الطبيمة                |
| •1  | سارتر وغلسفة الحربة الوجودية           |
| ٥Υ  | سارتر وضرورة وجود انثروبولوجيا فلسفية  |
| 11  | سارتر بين مفهوم القلق والحاجة          |
| 77  | سارتر ودور الانسان في ديالكتيك التاريخ |
| 77  | سارتر والحرية السيكولوجية والسياسة     |
| 77  | سارنر ودور الآخر في تقبيد حرية الاتما  |
| ٧١  | سارتر والوجودية الملحسدة               |
| ٧A  | سارتر ينبري للدناع من وجوديته          |
| 11  | مسارتر والدغاع عن المثقفين             |
| 1.1 | ماهيسة المثقف هند سارتر                |
| 111 | سارتر وغلسفة الثورة                    |
| 11. | مبارتر والاسطورة الثورية               |
| 177 | سارتر ووجودية الكوجيتو                 |
| 14. | سارتر ووجود الوضوع                     |
| 177 | مسارتر والجدل الوجودي                  |
| 188 | سارتر والشفانية العتلية للواتع         |
| ( • | سارتر ومواتفه الادبية                  |
| 101 | سارتر ومسرعياته الهافقة                |
| 17. | مهرس الكتاب جمعدارى اموال              |